
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

MARZO - APRILE 2020 
 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



2 

 

Indice 
–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

Visitiamo insieme lo STATUTO 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

11 

14 

16 

20 

24                                          

29 

32 

 

 

 

 

 

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 
sui Gabrielini:  

www.sangabrielarcangelo.org  

 
Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei 

Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 
Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del Delegato dell’Istituto «San 

Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno 
in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/


3 

 

Lettera del Delegato 

 

Carissimi amici Gabrielini, 

i prossimi due mesi che la benevolenza del Padre ci dona da vivere 

sono marzo e aprile. Comprendiamo immediatamente che si tratta di 

due mesi di eccezionale rilievo, soprattutto sotto l’aspetto liturgico-

spirituale, per il fatto che ci recano il tempo forte della Quaresima e 

della Pasqua di Risurrezione. Ognuno di noi certamente si dispone fin 

d’ora ad accogliere con cuore ardente tale periodo, per viverlo con pie-

na intensità e ricavarne abbondanti frutti spirituali-apostolici. 

Il mese di aprile, quest’anno, ci reca anche una ricorrenza straor-

dinaria: il giorno 8 aprile celebreremo il 60° anniversario della appro-

vazione pontificia degli Istituti aggregati alla Società San Paolo, tra cui 

il nostro I.S.G.A. Per tale occasione, il Governo generale della SSP ha 

predisposto tre incontri intercontinentali per riflettere insieme sul tema 

degli Istituti aggregati: il primo incontro – Europa/Africa – è già stato 

celebrato nei giorni 25-27 febbraio a Roma, con la partecipazione del 

Delegato e di alcuni membri del nostro Istituto. Considerando questa 

eccelsa grazia che la Trinità SS.ma ha donato alla Famiglia Paolina, 

sono davvero tanti i motivi di lode e benedizione che sgorgano dal no-

stro cuore!  

In tale senso, siamo invitati a valorizzare al meglio questi mesi per 

proseguire nella nostra riflessione carismatica, sempre guidati dal pen-

siero e dall’orientamento del nostro amato Fondatore. Siamo sempre 

nella sezione MEZZI DI GRAZIA, in particolare in quella che è considerata 

“preziosa eredità del Fondatore e caratteristica della pietà paolina”, la 

Visita a Gesù Eucaristico. 

Visita (DF 77) 

1. La Visita al Santissimo Sacramento è onorare l’Eucaristia come trono di 

grazia oltreché come Messa e Comunione. È l’anticamera del cielo; è il so-

spiro e la preparazione alla Visione celeste. È grazia, è luce, è conforto. 

2. Essa ha i quattro fini della Messa: l’Adorazione di Nostro Signore Gesù 

Cristo Dio e uomo: e in Lui e per Lui il Padre; è il ringraziamento degno; è 

propiziazione per i peccati; è impetrazione per tutti i nostri bisogni. 



4 

 

3. Modo: a) farla realmente e costantemente; b) nel farla gradatamente e 

con semplicità, avvicinarci al metodo dei quattro fini; c) considerarla come il 

nostro rifugio poiché è qui che Gesù Cristo si mostrò specialmente Via, Veri-

tà e Vita. 

Anche qui brevissimi tocchi su uno degli aspetti della vita eucaristi-

ca paolina più rimarcati dal Fondatore. Vivere la Visita è “onorare 

l’Eucaristia come trono di grazia oltreché come Messa e Comunione”: 

comprendiamo immediatamente che Celebrazione eucaristica e Visita 

sono in strettissima connessione. Nella Visita ognuno di noi si trova co-

me nella “anticamera del cielo”, e in qualche misura già pregusta la vi-

sione celeste di Dio. Come finalità della Visita in un primo momento 

vediamo il Fondatore ancora affezionato al metodo dei quattro fini: ado-

rare, ringraziare, propiziare, intercedere. Ma, come vedremo successi-

vamente, è esattamente in questo momento storico (1932, anno in cui 

vede la luce l’opera Donec formetur Christus in vobis) che il Fondatore 

passa dal metodo dei quattro fini al metodo verità-via-vita.  

Vale anche per la Visita, ancor più che per la santa Messa, l’osser-

vazione che le pagine più luminose a tale riguardo sono quelle che tro-

viamo nel secondo volume di UPS, alle pp.104ss. Ricordiamo tutti bene 

quella lirica litania di denominazioni ivi contenuta, che qualcuno ha de-

finito “inno alla Visita”: «Che [cosa] sia la Visita. È un incontro 

dell’anima e di tutto il nostro essere con Gesù. È la creatura che 

s’incontra con il Creatore. È il discepolo presso il Divin Maestro. È 

l’infermo con il Medico delle anime. È il povero che ricorre al Ricco. 

È l’assetato che beve alla Fonte. È il debole che si presenta 

all’Onnipotente. È il tentato che cerca il Rifugio sicuro. È il cieco 

che cerca la Luce. È l’amico che va al vero Amico. È la pecorella 

smarrita cercata dal Divino Pastore. È il cuore disorientato che trova 

la Via. È lo stolto che trova la Saggezza. È la sposa che trova lo 

Sposo dell’anima. È il nulla che trova il Tutto. È l’afflitto che trova 

il Consolatore. È il giovane che trova orientamento per la vita…». 

Di qui la raccomandazione pressante del Fondatore affinché ognuno 

sia fedele ogni giorno alla Visita (“farla realmente e costantemente”), 

dal momento che si tratta dell’incontro più prolungato, anche come spa-



5 

 

zio di tempo, durante il quale la persona si immerge con tutte le sue fa-

coltà in tutta la Persona di Gesù Verità-Via-Vita. 

Cari amici, il tema della Visita eucaristica è vitale per noi tutti. 

Comprendo bene la difficoltà concreta per molti di voi a ritagliarsi il 

tempo per questa pratica, a motivo che la giornata è tutta occupata dal-

le ore e dall’impegno del lavoro-apostolato. Per altri probabilmente gli 

orari sono meno pressanti, e quindi il tempo della visita è quotidiana-

mente previsto. In ogni caso l’amato Fondatore invita ognuno di noi a 

fare ogni sforzo per trovare nella giornata, oltre la celebrazione eucari-

stica, un tempo, lungo o breve, per sostare in riflessione e in dialogo 

amoroso con Gesù nel Santissimo Sacramento. 

Ad ognuno l’augurio affettuoso di proficuo tempo quaresimale, e di 

lietissima santa Pasqua! 

Con affetto sincero. 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  



6 

 

Spunti biblici  

 

Vogliamo continuare a lasciarci illuminare dalle seguenti, profonde 

considerazioni, che ci aiuteranno a conoscere e a riflettere insieme sulla 

figura di GIUSEPPE L’EBREO, come è evidenziata nell’ultima parte del li-

bro della Genesi (cc. 37ss.). 

 

 
L’AUTENTICA 

FRATERNITÀ 
 

Gn 43-44 
 

La carestia è per la fa-

miglia di Giacobbe una espe-

rienza dura; però diventa pre-

ziosa perché di lì scaturisce la spinta per incontrare il fratello e riscoprire 

la paternità. Giuseppe vive la sofferenza e il tormento di dover apparire 

spietato, tanto che sente il bisogno di uscire un’altra volta per poter sfo-

gare nel pianto la sua commozione (cf 43,30). 

 

A) Nonostante la presenza di Beniamino, Giuseppe capisce che i 

fratelli, da quando lo avevano venduto, non erano ancora cambiati. Per 

questo non recede dalla durezza; vuol ricostruire quella fraternità com-

promessa, inducendoli ad alcuni passaggi per nulla banali, ma molto at-

tuali: portarli dalla fraternità del bisogno (scoprirsi fratelli unicamente 

per alcune esigenze ed urgenze), attraverso la fraternità conviviale (sen-

tirsi fratelli attorno ad una tavola imbandita), alla fraternità del servizio 

(solo questa porta alla piena riconciliazione). 

 

1) Fraternità del bisogno. – Ruben, per assicurare il padre che si sa-

rebbero impegnati a riportare Beniamino a casa, offre in pegno i suoi 

https://www.bing.com/images/search?q=immagini+giuseppe+l'ebreo&id=A7ABDAED441E0E36C1A4DA93260652B58C241C95&FORM=IQFRBA


7 

 

due figli (cf 42,37). Giacobbe non cede. Invece, Giuda – dopo che i 

morsi della fame si fecero nuovamente sentire – offre se stesso: «Io mi 

rendo garante di lui: dalle mie mani lo reclamerai. Se io non te lo ricon-

durrò, se non te lo riporterò, io sarò colpevole contro di te per tutta la vi-

ta» (43,9). Però, questa conversione non è ancora trasparente; è ancora 

troppo gestita dai morsi della fame; vi è ancora troppo l’interesse del 

pane per sopravvivere. Beniamino rischia di essere anche lui unicamente 

merce di scambio per avere il grano (cf 43,8.10). 

Il rischio di fermarci a questo livello è sottile. Cerchiamo l’unità 

perché non ce la facciamo più da soli; è questione di vita o di morte. Mai 

come in questi ultimi tempi sono andate moltiplicandosi iniziative di va-

rio genere, che coinvolgevano tutta la Famiglia Paolina; eppure non so-

no venuti i frutti che speravamo. L’interrogativo è questo: è un fare in-

sieme solo dettato dal bisogno o un essere insieme per far trasparire la 

ricchezza che c’è nel nostro carisma? In altre parole, cerchiamo il grano 

o cerchiamo Giuseppe? È evidentemente una tappa inevitabile, ma guai 

fermarsi lì. Verrà di certo anche a mancare il grano. 

2) Fraternità conviviale. Allora Giuseppe introduce i fratelli a 

un’esperienza più profonda della fraternità: quella del banchetto. Anche 

questa ha aspetti positivi, ma è altrettanto pericolosa se ci si ferma lì. È 

la fraternità del buon pranzo, della pizzata condita da barzellette e risate, 

della pacca sulla schiena, molto rumorosa e fracassona.  

A questo livello, i fratelli accettano senza lamentarsi la preferenza 

usata per Beniamino: una porzione cinque volte più grande; capiscono 

perché gli egiziani mangino a parte, ma non si pongono per nulla l’in-

terrogativo perché Giuseppe mangi da solo. Ecco il rischio di una frater-

nità superficiale.  

 

3) Fraternità del servizio. – Questi due tipi di fraternità esaminati, 

non del tutto negativi, sono validi se introducono, meglio se presuppon-

gono il tipo di fraternità, fondata sull’azione di Dio nella nostra vita. Il 

capitolo 44 segna il passo decisivo che permetterà a Giuseppe di farsi 

riconoscere.  



8 

 

A differenza dei discorsi dei fratelli, le parole sulla bocca di Giu-

seppe vertono tutte sulla relazione “padre-figli”. Non è possibile a Giu-

seppe rivelarsi come fratello se non giungono a sentir Giacobbe come 

padre, non solo in senso fisico, ma soprattutto spirituale: colui che gene-

ra alla vita dello spirito e mantiene l’unità nella famiglia. Questa è la ve-

ra paternità, di cui dobbiamo fare esperienza se vogliamo vivere da fra-

telli.  

Ed è proprio la “coppa” che fa riscoprire ai fratelli la solidarietà. In 

Gn 44,13-16 tutto è detto al plurale: la solidarietà è piena. Ormai sono 

un tutt’uno! La colpa di uno è sentita come la colpa di tutti; anzi, diventa 

la colpa di tutti. Non c’è più chi deve pagare i propri errori o le proprie 

presunzioni, come era capitato a Giuseppe, e chi la fa pagare. La respon-

sabilità è collettiva. Giuda e i suoi fratelli diventano “segno” del nostro 

rapporto con Cristo. Egli ha pagato per tutti noi, ma noi non siamo dere-

sponsabilizzati: dobbiamo condividere con lui la sofferenza della espia-

zione, «completare – come dice Paolo – quello che manca ai patimenti 

di Cristo» (Col 1,24).  

Però, Giuseppe continua ad essere rigido (cf 44,17). A questo punto 

nel discorso che Giuda fa al gran vizir a nome di tutti, si costata quella 

maturazione interiore, che recupera pienamente anche gli errori com-

messi. Occorre leggere con attenzione il brano 44,18-34 e contare quan-

te volte ritorna la parola “padre”. Nel discorso di Giuda, che è anche 

quello dei fratelli, tre termini indicano l’alveo in cui la fraternità ritrova 

tutta la sua forza.  

 

 DIO. La frase centrale: «Che diremo al mio Signore?… Come giusti-

ficarci? Dio ha scoperto la colpa dei tuoi servi». Il suo nome final-

mente si affaccia, dopo essere stato praticamente ignorato. Nella 

coppa c’è il calice della sua ira che provoca un sincero pentimento. 

 PADRE. «Il mio signore aveva interrogato i suoi servi: “Avete un pa-

dre?”». La questione del padre diventa prioritaria. Ben 14 volte ri-

suona questa parola. Giuda riconosce anche la relazione privilegiata 

che lo lega a Beniamino, presentandola come necessaria. 



9 

 

 SERVO. «Lascia che il tuo servo rimanga come schiavo del mio si-

gnore». Tutto il discorso pone in luce la categoria del servizio. Il 

termine “servo” ricorre 12 volte: 4 per indicare tutti i figli, 4 per in-

dicare Giuda e 4 per indicare Giacobbe. Giuseppe viene chiamato 

per sette volte “mio signore”. Ma è signore perché si è fatto servo 

dei suoi fratelli per ricondurli alla fraternità; come era servo quando, 

rivestito della tunica, era andato in cerca dei suoi fratelli. Servizio tra 

fratelli, per essere insieme a servizio dell’unico Dio. 

È la riscoperta piena della paternità che fa di quel nucleo una vera 

“comunità familiare” di fratelli che si amano perché si servono. Giusep-

pe ha svolto la sua missione. Ora può manifestarsi. 
 

B) LE APPLICAZIONI ALLA NOSTRA REALTÀ DI FAMIGLIA PAOLINA. 

Se risaliamo alla nostra esperienza di questi anni, soprattutto a partire 

dagli anni ’60, dobbiamo costatare che forse anche noi ci siamo compor-

tati come figli senza padre o con più padri. Per recuperare occorre la du-

rezza amorevole di Giuseppe. Ma chi di noi può essere autorizzato a far 

Giuseppe? Intanto, ne sintetizziamo la pedagogia applicandola alla no-

stra situazione. 

1) I fratelli sono assieme e vanno insieme in Egitto, ma la ragione 

della loro unità è solo quella di risolvere un problema: quello del grano, 

e quindi della fame. L’unità non è vera; è solo coalizione per essere de-

cisi nella soluzione. La nostra situazione oggi è colma di problemi. Tutti 

unanimemente desideriamo la loro soluzione; anzi, riusciamo anche a 

coalizzarci per fare più pressione. Ma pressione in che senso? Perché 

siano risolti in un certo modo, che è di alcuni e non è di altri. Questa 

unione non è fraternità, non è ricerca comunitaria della soluzione che 

piace al Signore. 

2) A questo punto, di fronte al disagio dei problemi non risolti o ri-

solti male, può avvenire un passo successivo, che pare più nobile; ma è 

una nobiltà superficiale, perché in fondo in fondo l’unità è ancora pro-

vocata dalla necessità immediata di avere il grano per mangiare. Si cerca 

di ricomporre l’unità di famiglia, lavorando sulla dimensione sociopsi-



10 

 

cologica, di pentimento reciproco, di riconoscimento del male fatto dal-

l’uno o dall’altro; di ricreare l’accordo tra di noi. È già bello, ma non è 

sufficiente, perché la necessità di uscire dalla crisi è dettata da ragioni 

puramente umane: non stare sulla bocca della gente, non suscitare degli 

scandali, non perdere la propria immagine. Vi è ancora il bisogno di 

grano. 

3) Il passaggio autentico avviene quando Giuda dice: «Mi rendo ga-

rante io, sarò io colpevole di fronte a te, o padre!». A questo punto le si-

tuazioni concrete della vita possono prendere una piega diversa, che por-

ta alla soluzione vera dei problemi. Il motivo dell’unità deve divenire 

uno solo: il padre. Scrive p. Rupnik: «Noi non possiamo essere davvero 

fratelli se non scopriamo che siamo davvero figli e che in gioco è sola-

mente l’amore del Padre». Se siamo divisi tra di noi, la ragione profonda 

sta nel fatto di non sentire in modo vero di avere tutti un unico Padre. 

L’esperienza della paternità è elemento imprescindibile per vivere la fra-

ternità. Non c’è altra via per ricostruire il clima di famiglia. Vedremo 

nelle ultime due meditazioni a che cosa porti questa esperienza.  

Venanzio Floriano 

  



11 

 

In comunione con la CHIESA  

 

Tutti noi abbiamo letto – per intero o in parte – la recente Lettera aposto-

lica GAUDETE ET EXSULTATE che Papa Francesco ha donato alla Chiesa, per 

ricordare che siamo “chiamati alla santità nel mondo contemporaneo”. 

Ma basta una sola lettura per assimilare bene il contenuto di un Docu-

mento tanto importante? 

Accogliamo quindi con gratitudine questi contributi che l’amico Matteo 

Torricelli ci regala, allo scopo di aiutarci ad entrare meglio nel testo e nello 

spirito di questa bella e ricca Lettera  del Papa. 

 
“Espressioni spirituali indispensabili” 

 

Siamo quasi giunti alla fine della lettura di Gaudete et Exsultate. Nel 

capitolo quarto, per certi versi il più concreto dell’intera esortazione aposto-

lica, Papa Francesco ci invita a riflettere su quali siano alcune caratteristi-

che indispensabili del santo di oggi. Ne individua cinque e le definisce co-

me “grandi manifestazioni dell’amore per Dio e per il prossimo” (n. 111). 

A questo punto dell’esortazione apostolica, precisa il Papa, non è necessa-

rio fermarsi sui mezzi di santificazione; vale la pena piuttosto di considera-

re queste cinque caratteristiche come punto di riferimento per un esame 

personale di coscienza: rappresentano infatti ciò che dovremmo essere, o 

meglio, ciò che siamo chiamati ad essere. 

La prima di queste caratteristiche consiste nel rimanere centrati e saldi 

in Dio. Il suo amore e il suo sostegno si concretizzano nel frutto di pace in-

teriore che ci permette di sopportare con pazienza e mitezza le avversità 

della vita. Non si intendono solo grandi eventi drammatici, ma nella quoti-

dianità le difficoltà sono all’ordine del giorno: dal collega con cui non c’è 

sintonia, agli amici infedeli, o che comunque qualche difettuccio lo hanno, 

dagli imprevisti che scombinano i piani del giorno, al ritmo frenetico degli 

impegni...: in queste situazioni siamo santi se ancoriamo il nostro cuore in 

Dio, sorgente d’amore e punto fermo attorno al quale tutto gira. Il nostro 

atteggiamento non sarà più aggressivo nei confronti della realtà e delle per-

sone che incontriamo; la pace entrerà nel nostro linguaggio (parlato, scritto, 

non verbale...) e nei nostri gesti, e il cuore sarà “libero da quell’ag-

gressività che scaturisce da un io troppo grande” (n. 121). 



12 

 

Se lasciamo che il Signore ci cambi la vita e la plasmi dolcemente con 

il suo Spirito, allora la seconda caratteristica del santo sarà costante in noi. 

Si tratta della gioia e del senso dell’umorismo, scaturiti dalla certezza e 

dall’esperienza di essere amati infinitamente. Capiamo bene quindi che non 

si tratta solo di essere simpatici o di avere un carattere allegro, ma di una 

positività che abita il santo e traspare nella sua vita, illuminando gli altri 

senza però perdere il contatto con la realtà: in una vita di santità i momenti 

duri, vissuti con il Signore, non distruggono la gioia soprannaturale che “si 

adatta e si trasforma, e sempre rimane almeno come uno spiraglio di luce” 

(Evangelii gaudium, n. 6). Un atteggiamento tipico di questo tempo, e che 

minaccia questa gioia è il consumismo, che offre generalmente piaceri ef-

fimeri e legati alla superficialità; Papa Francesco individua un anditodo, os-

sia la comunione: condividere la propria vita e partecipare a quella degli al-

tri, in un’ottica di fraternità, “moltiplica la nostra capacità di gioia, perché 

ci rende capaci di gioire del bene degli altri” (n. 128). 

Audacia e fervore sono la terza caratteristica della vita del santo: il co-

raggioso slancio evangelizzatore pieno di fiducia nel lavoro dello Spirito. 

“Guai a me se non annuncio il Vangelo!” (1Cor 9, 16) scriveva S. Paolo; e 

l’auspicio è che nella vita di ogni cristiano possa risuonare questa esclama-

zione: audacia, fervore e coraggio apostolico sono costitutivi della missio-

ne! Risulta facile, in questo campo, trovare le tentazioni da combattere. 

Quella che a mio parere si insidia più facilmente nelle realtà che frequen-

tiamo (parrocchia, ambiti di volontariato...) è la mancanza di audacia nel 

pensare nuove proposte di evangelizzazione: siamo molto attaccati alle abi-

tudini di sempre, ma questo un po’ ci appiattisce e facciamo fatica a stac-

carci dalla seduzione della sicurezza: sappiamo che così funziona, sappia-

mo già come muoverci..., perché cambiare? Ci dimentichiamo spesso che 

“Dio è sempre novità” (n. 135) e il cambiamento che ha operato in noi lo 

releghiamo sovente al tempo dell’inizio, l’innamoramento, il principio della 

nostra storia personale con Lui. Papa Francesco ci invita a pregare il Signo-

re perché ci scuota dal torpore e ci liberi dall’inerzia. Ogni età è buona per 

essere cristiani nuovi, per rinnovare la nostra umanità in Gesù Cristo (ed è 

Papa Francesco, con i suoi 83 anni, a dimostrarci che è possibile e bello!). 

Se siamo isolati è molto difficile combattere le tentazioni e può acca-

dere che un’anima isolata si faccia facilmente sedurre dall’individualismo 

da cui siamo bombardati, e perda così il senso della realtà e la chiarezza in-



13 

 

teriore. Ecco che allora nella vita di un santo non può mancare la comunità, 

quarta caratteristica. Papa Francesco non intende ovviamente la vita comu-

ne, ma l’essere una comunità (altrimenti noi laici consacrati non avremmo 

speranza di diventare santi!). Vivere e lavorare con gli altri offre continua-

mente opportunità di dono di sé, anche semplicemente in termini di tempo, 

ed è un’occasione di crescita umana, spirituale, cristiana. A partire dai pic-

coli dettagli, le piccole attenzioni che caratterizzano la vita in famiglia, in 

parrocchia e in qualunque altra realtà si creino relazioni tra esseri umani; 

per noi importanti sono – chiaramente – l’ISGA e la Famiglia Paolina. Pro-

prio nella comunità “si può sperimentare la mistica presenza del Signore 

risorto” (Vita Consecrata, n. 42); proprio la comunità è il desiderio di Gesù 

per noi: “tutti siano una cosa sola; come tu, Padre, sei in me e io in te” 

(Gv 17, 21). 

Infine, la quinta caratteristica: la preghiera costante. È bene dare la 

giusta attenzione a questo aspetto: la tentazione di considerare ovvia la pre-

ghiera, può portarci a renderla abitudine insipida. In realtà la preghiera è 

comunicazione, e il santo “ha bisogno di comunicare con Dio” (n. 147). 

Curare la preghiera personale e comunitaria significa darle il giusto valore e 

svolgerla nelle giuste condizioni interiori ed esteriori (l’ambiente, il tem-

po..., ad esempio). Papa Francesco sottolinea due aspetti fondamentali che 

dovremmo tenere bene in considerazione quando preghiamo: la memoria – 

grazie alla quale Dio ha potuto entrare e rimanere nella storia dell’umanità 

e di ogni uomo; la supplica – espressione di chi confida in Dio e sa che da 

solo non può farcela. 

Concludiamo con una citazione dal n. 151, sempre in merito alla pre-

ghiera. Questa parte è molto nello stile paolino, quindi sentiamola diretta-

mente rivolta a noi: “Lasci che il suo fuoco infiammi il tuo cuore? Se non 

permetti che Lui alimenti in esso il calore dell’amore e della tenerezza, non 

avrai fuoco, e così come potrai infiammare il cuore degli altri con la tua 

testimonianza e le tue parole?”. 

Matteo Torricelli 

  



14 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-

cando una serie di contributi volti a far conoscere, attra-

verso i principali episodi, la vita e la missione del nostro 

amato Fondatore, don Giacomo Alberione. 

 

 

 

 

L’incontro con il Canonico Francesco Chiesa 
 
Il 1900 fu un anno speciale per il giovane Giacomo, almeno per due 

motivi. Proprio durante questo anno giubilare riprende il cammino in 
seminario, e il 31 dicembre, nel Duomo di Alba, fa l’esperienza di “una 
particolare luce”… A questi due aspetti così determinanti, bisogna ag-
giungere l’incontro con don Francesco Chiesa. Giacomo aveva lasciato 
il seminario di Bra nel mese di aprile e per tutta l’estate era rimasto a ca-
sa. Fu il parroco, don Montersino, ad aiutarlo in questo tempo non faci-
le. E così nell’ottobre del 1900 lo troviamo ad Alba, seminarista, aggre-
gato ai filosofi liceali. Tra tutti i professori del seminario uno attirò subi-
to la sua attenzione: ovvero don Francesco, chiamato comunemente Ca-
nonico Chiesa, suo professore di filosofia e direttore spirituale. 

 
Il giovane professore era nato a Montà (CN) il 2 aprile 1874 ed era 

stato ordinato sacerdote l’11 ottobre 1896, quando già insegnava in se-
minario. Conseguì la laurea in teologia dogmatica presso il Collegio San 
Tommaso d’Aquino di Genova, e successivamente in diritto canonico e 
civile presso la Facoltà Teologica Pontificia di Genova e la laurea in fi-
losofia al Pontificio Istituto Sant’Apollinare di Roma. Don Alberione fu 
conquistato dal suo stile e dal modo di insegnare, tanto che fino al 1946, 
anno della sua morte, fu di riferimento per don Giacomo, soprattutto 
nella fondazione della Famiglia Paolina. A scuola don Francesco riusci-
va ad intercettare l’animo dei suoi studenti adolescenti che si aprivano 
alla vita e che cercavano risposte a nuove domande. Era una persona 
semplice e benevola, attirando così la fiducia dei giovani e dei preti gio-
vani: un uomo di ascolto e di preghiera che parlava con il suo esempio. 



15 

 

Don Giacomo imparerà da lui a trasformare tutto in preghiera. E poi du-
rante le sue lezioni era chiaro, mostrava ampie vedute, organico nel mo-
do di esporre i temi.  

Le direttrici della vita del Canonico Chiesa sono ben concrete. Non 
è solo professore di teologia ma anche un vero pastore d’anime perché il 
vescovo, mons. Giuseppe Francesco Re, nel 1913 gli chiede di diventare 
parroco nella chiesa dei Ss. Cosma e Damiano, in pieno centro di Alba. 
Lui è un professore e dopo l’insegnamento si dedica allo studio; 
l’esperienza pastorale non è ancora il suo forte. Il 28 aprile dello stesso 
anno diventa parroco con il titolo di Canonico. Si dimostrerà un vero pa-
store, attento alle famiglie, anzi porterà sempre con sé l’elenco di tutte le 
famiglie della sua parrocchia. Per 33 anni guiderà questa chiesa e il Dia-
rio parrocchiale è ancora oggi testimonianza del suo amore pastorale. 

Una delle attività per le quali spende molte energie è la catechesi. 
Organizza incontri settimanali in parrocchia e percorsi triennali in dio-
cesi. Anima diversi ritiri per catechisti, cura l’inizio e la fine dell’anno 
catechistico con celebrazioni ben animate. Nel 1920 il vescovo lo nomi-
na presidente della Commissione Catechistica Diocesana. Di questa 
commissione fa parte anche don Alberione. Sicuramente dobbiamo an-
che al Canonico Chiesa l’intuizione pastorale del nostro Fondatore. Don 
Giacomo ha concepito l’attività apostolica paolina come azione pastora-
le e grazie al rapporto con il Canonico ha dato vita alla Congregazione 
delle Pastorelle. 

Fu padre spirituale e non solo di don Alberione, bensì anche del 
primo sacerdote paolino, il beato Timoteo Giaccardo e della prima supe-
riora generale delle Figlie di San Paolo, la venerabile Tecla Merlo. In-
sieme a loro molti seminaristi e parrocchiani gli chiedevano aiuto. 

Morì il 14 giugno 1946. La sua fama di santità continuò nel tempo e 
l’11 dicembre 1987 la Congregazione plenaria dei cardinali e vescovi 
riconobbe le virtù eroiche e il Canonico Francesco Chiesa fu dichiarato 
«venerabile» da Giovanni Paolo II. 

Domenico Soliman 

  



16 

 

La parola del Fondatore   

 

“La Messa e la Comunione: Pasque quotidiane” 

 

 Il tempo passa veloce, e ci ritroviamo già proiettati verso il 

“Triduo Pasquale” dopo un cammino di quaranta giorni scandito dal 

tempo quaresimale.  

Desidero condividere con voi la meditazione del Primo Maestro, 

dettata a Roma alla Famiglia Paolina nella cripta del santuario Regina 

Apostolorum, il 7 aprile 1955, dal tema: “Messa e Comunione, Pasqua 

quotidiana”. Il testo è pubblicato nel volume ALLE FIGLIE DI SAN PAOLO, 

1955, capitoletto “ Giovedì Santo”. 

Buona Meditazione! 

 

«In questi giorni la Chiesa ci ha fatto pregare così: “Misericordia 

tua, Deus, expurget nos, ab omni vetustate et dignos efficiat sanctae 

novitatis: La tua misericordia, o Signore, ci purifichi da ogni errore e da 

ogni peccato della vita passata; ci prepari, ci faccia degni della santa 

novità che è la vita di Gesù Cristo in noi”.  

“Sanctae novitatis dignos efficiat!”. Vi sono delineati due elementi 

che costituiscono il mistero cristiano: il mistero della nostra purifica-

zione e il mistero della nuova vita, cioè della nostra resurrezione in 

Cristo. Purificazione da ogni male e vivere in Gesù Cristo la vita nuova, 

la vita risorta... Coloro che sono risorti non devono più presentare ciò 

che era vecchio, ciò che era difettoso, peccaminoso. [La purificazione] 

particolarmente la Chiesa vuole che la ripetiamo ogni giorno.  

Nei commenti dei libri liturgici oggi si parla delle Pasque quoti-

diane, non soltanto della Pasqua annuale. “Almeno una volta all’anno”, 

è il grido della Chiesa, e riguarda i figli che non comprendono quale sia 

il dono di Dio, il dono di Gesù quando disse: “Prendete e mangiate, 

questo è il mio corpo”. La Chiesa invece ci esorta, secondo il desiderio 

di Gesù Cristo: Ogni giorno alla sacra mensa, ogni giorno rinnovate la 

vostra Pasqua, Pasque quotidiane!  

È ogni giorno che il Signore Gesù rinnova il sacrificio della croce 

per pagare i debiti nostri quotidiani. È ogni giorno che il Signore 



17 

 

c’invita: “Prendete e mangiate, questo è il mio corpo”. E “Chi mangia la 

mia carne e beve il mio sangue, vivrà in eterno”... La Messa quindi e la 

Comunione: Pasque quotidiane!  

La Pasqua annuale è la Pasqua modello, è il sole fra le Pasque, ma 

poi ci sono le stelle che sono le Pasque quotidiane. Gesù fa Pasqua con 

noi, suoi discepoli; però, amando i suoi discepoli, non vuole tramandare 

il segno del suo amore di anno in anno, ma vuole rinnovarlo ogni 

giorno...  

Ogni giorno, purificati dalla meditazione e dall’esame preventivo 

per la giornata, ogni giorno affamati del pane della vita, dopo la 

consacrazione noi partecipiamo a questo Pane eucaristico, e compiamo 

così un’altra Pasqua, la Pasqua quotidiana. La santificazione delle gior-

nate, dell’anno, dipendono dalla Pasqua quotidiana, dalla Pasqua di ogni 

mattina. È così che ci comunichiamo?  

Se i commentatori dei libri liturgici oggi insistono tanto su questo 

pensiero, è perché noi comprendiamo i disegni di Dio. Gesù, che non 

soltanto ha voluto [darci] il pane materiale quotidiano, ci vuol dare la 

sua carne e il suo sangue e ogni giorno [vuol] rinnovare la Pasqua, cioè 

il fervore pasquale, perché ogni giorno noi rinnoviamo lo sforzo di 

correggere, purificare e costruire, edificare l’uomo nuovo che vive in 

Cristo.  

Questa mattina sarebbe bello e caro a Gesù che noi chiedessimo 

nella Comunione questa grazia: arrivare a santificare, a celebrare ogni 

giorno meglio la nostra Pasqua quotidiana. Deve essere il frutto speciale 

di quest’anno ad onore di Gesù Maestro. Il Maestro l’ha detto: “Prendete 

e mangiate”, e noi purificati prenderemo e mangeremo la sua carne se-

condo il suo divino volere.  

Pasque quotidiane ben celebrate! Leggevo in questi giorni nella 

rivista Sintesi un fatto che già era stato ricordato qualche anno fa. Nel 

paese di Taceno che si trova al confine tra l’Austria e l’Italia si 

combatteva. Quel paese è piccolo, ma era in una posizione strategica e 

da una parte veniva difesa e dall’altra veniva assalita. Già molte case 

erano cadute sotto i colpi dei cannoni. Il parroco si accorse che fra poco 

egli sarebbe stato portato via dai nemici e il paese sarebbe caduto in 

mano ad essi. Era il sabato santo sera ed egli, preoccupato di quello che 



18 

 

sarebbe stato delle ostie (già aveva confessato la totalità dei suoi par-

rocchiani), chiamò un fanciullo di quasi otto anni, Armido Francelli, al 

quale disse: “È probabile che domani mattina io sia già stato preso e non 

sia più qui a dare la Comunione ai fedeli. Ti lascio le chiavi del 

tabernacolo. Domani mattina quando i fedeli, a Dio piacendo, saranno 

radunati, tu aprirai il tabernacolo, prenderai la pisside e distribuirai le 

ostie fino all’ultima che sarà per te”. Quel fanciullo, che si mostrava 

intelligente e nello stesso tempo sincero e pio, al mattino compì preci-

samente, come novello Tarcisio, il ministero che il parroco in quelle 

circostanze straordinarie aveva creduto di affidargli. Compiuta la fun-

zione [il fanciullo] si guardava la mano destra che aveva toccato Gesù e 

incontrata poi la sua maestra le domandò: “E adesso che sarà di questa 

mano che è consacrata da Gesù?”. La maestra gli rispose: “Ricordati 

sempre di quello che hai fatto oggi, quella mano non faccia mai male ad 

alcuno”. Il fanciullo non dimenticò né il fatto né le parole. Poco dopo 

entrò in un istituto religioso e tanti anni dopo, diventato sacerdote, andò 

al paese a celebrare la prima Messa. Era ancora vivo il parroco del 

Francelli, e ancora viva la sua maestra. Voltandosi al popolo disse: “Mi è 

stato sempre presente che questa mano destra aveva toccato Gesù. Credo 

di portare a Gesù una mano innocente e di poter oggi, che sono 

sacerdote, stringere degnamente le carni immacolate dell’Agnello di-

vino”.  

Piaccia al Signore che noi, che abbiamo toccato con la lingua il 

corpo e il sangue di Gesù Cristo, non abbiamo mai a profanare né il 

nostro corpo né il nostro spirito con il peccato, e che ogni giorno, 

rinnovando questo contatto con Gesù, possiamo passare santamente la 

giornata. Colui che è posseduto da Gesù e che porta Gesù con sé non 

adopera né i suoi occhi né il suo cuore, né la sua lingua né altro senso 

per offendere Gesù.  

Pasqua di risurrezione ogni giorno! Pasque quotidiane!». 

 

Il testo che ho voluto condividere con voi mi sembra molto chiaro e 

concreto su come cercare di vivere ogni giorno la nostra “Pasqua 

quotidiana”! 

Ho volutamente “tagliato” poco dal testo presentato (infatti ri-



19 

 

spetto ai precedenti è un po’ più lungo), perché a mio parere la 

meditazione dettata da don Alberione è una vera “lectio magistralis”! 

Molto significativo il racconto stile parabola che conclude la 

meditazione: personalmente mi ha fatto riflettere molto sul  mio “modus 

vivendi” come consacrato e in particolar modo come ministro stra-

ordinario dell’Eucarestia… Dare con la mia mano il Corpo di Gesù agli 

altri per poi tradurlo con la mia testimonianza di vita...: questo è un 

modo per vivere sempre al meglio la Pasqua quotidiana. 

Buon Tempo Pasquale! 
Teogabri 

 

 

 

 

  



20 

 

Visitiamo insieme lo STATUTO 

 

 

“Inseriti nel mistero 

dell’Incarnazione” 

La consacrazione nel  

contesto della secolarità 

 

1. Nel nostro Istituto di vita 

consacrata San Gabriele Arcange-

lo (I.S.G.A.), di diritto pontificio, 

vengono professati i Consigli E-

vangelici, riconosciuti dalla Chie-

sa. Tali voti sono privati, in quan-

to il nostro Istituto non è autono-

mo e non prevede una vita frater-

na in comune. Essendo aggregato alla Società San Paolo, i Superiori 

maggiori della Società San Paolo sono anche i Superiori maggiori 

dell’I.S.G.A. È in virtù di tale aggregazione che i Consigli Evangelici in 

esso assunti, pur se privati, sono riconosciuti ed approvati dalla Chiesa. 

Essi possiedono difatti una valenza comparabile a quelli pubblici, assun-

ti cioè in Istituti religiosi di vita comunitaria ed autonomi, in quanto la 

vita consacrata non è sinonimo di vita comunitaria.  

2. È vero che la mancanza di alcuni fattori e norme proprie della vi-

ta religiosa ordinaria potrebbe sembrare una dimostrazione del minore 

valore della consacrazione secolare, rispetto a quella svolta secondo le 

tradizionali normative canoniche. Una soluzione di “compromesso”, per 

chi non se la sente di recidere i contatti con la famiglia, la società, il la-

voro e preferisce quella che potrebbe apparire una scelta di compromes-

so, una zona grigia tra quella bianca e nera. Invece no. Vivere la consa-

crazione nel mondo, senza appartenere ad esso, non è una soluzione in-

termedia, un accomodamento, una via ibrida ed insapore, un lavoro a 

mezzo servizio svolto da operai dell’ultima ora. Essa consiste bensì in 



21 

 

una missione ben precisa, importante e delicata, piena di sottili insidie e 

di profondi travagli, dai quali la consacrazione classica per forza di cose 

è esonerata. Difatti, la vita consacrata secolare, svolta in modo singolare 

ed anonimo, in ambiti ecclesiali e sociali diversi, sebbene più esposta ai 

rischi di chi vive a contatto diretto con le attrattive del mondo, può ren-

dere ancora più efficace e penetrante l’opera di pacificazione e reden-

zione che Dio continua ad attuare nell’attuale società secolarizzata, se-

gnata da uno stile di vita edonistico, attraverso la nuova “terza via” lai-

cale, pienamente inserita, come un antidoto, in essa. Tuttavia, purtroppo, 

spesso ancora svalutata ed incompresa all’interno della stessa Chiesa.  

 

3. Ma al di là delle questioni relative al diritto canonico e alle tema-

tiche ecclesiali che investono questa nuova forma di vita consacrata, 

l’Istituto è uno dei dieci rami della Famiglia Paolina, con compiti speci-

fici e propri, tuttavia convergenti nell’unico scopo di evangelizzare, vi-

vere il Vangelo nel mondo, per testimoniare la vita casta, povera ed ob-

bediente di Gesù Maestro, Verità, Via e Vita. Anche noi facciamo parte 

di «una famiglia, dove tutte le forze sono unite, completandosi a vicenda 

per un unico scopo, per una dedizione totale: società di anime che ama-

no Dio con tutto il cuore» (AD 23). 



22 

 

4. L’Istituto, come abbiamo detto, prende il nome dall’Angelo 

dell’Annunciazione – sintesi della sua identità e missione –, messaggero 

a Maria del mistero dell’Incarnazione e patrono degli strumenti di co-

municazione sociale (Pio XII), per sottolinearne il fine apostolico. Più 

volte, come ha testimoniato anche il primo gabrielino, Odo Nicoletti, il 

Fondatore ha indicato quale sia la nostra missione ecclesiale da svolgere 

nel mondo: «Siete inseriti nel mistero dell’Incarnazione. Avete una fun-

zione antiateistica da svolgere nella società».  

5. L’I.S.G.A. non ha opere proprie. Esso lascia che i suoi membri 

vivano la loro consacrazione nel contesto della secolarità, rimanendo 

nella professione, nell’attività e nell’ambiente di vita, ove la Provviden-

za li ha collocati ed inseriti, prima di chiamarli nella sequela di Cristo. 

Fornisce ai membri gli aiuti necessari per conseguire una maggiore sta-

bilità e maturità di fede, allo scopo di una esperienza e comunione sem-

pre più vitali con il Divino Maestro, Cristo Gesù. Assicura, inoltre, con i 

suoi mezzi e con le sue iniziative, un itinerario formativo, ordinato 

all’acquisizione sempre più adeguata della comune spiritualità paolina, 

per maturare una intesa fraterna ed una libertà di azione, corroborata 

dalla piena osservanza delle regole statutarie. Attraverso tale impegno 

apostolico i suoi appartenenti possono adempiere con sicurezza e custo-

dire con fedeltà la loro consacrazione vissuta nel mondo, secondo lo spi-

rito di San Paolo, sotto la protezione della Regina degli Apostoli, in mo-

do da progredire con gioia sulla via della carità, offrendo la loro vita a 

Dio, in segno di riconciliazione (cfr LG 43). 

                                                             Giancarlo Infante 

  



23 

 

 

 

25 marzo: Solennità dell’Annunciazione del Signore. 

«L’Istituto di San Gabriele prende il nome da San Gabriele Arcangelo per-

ché vuole formare e avviare i suoi membri ad una vita apostolica di penetra-

zione usando, tra gli altri mezzi, il cinema, televisione e radio che sono posti 

sotto il patrocinio di San Gabriele Arcangelo da S. S. Pio XII con l’enciclica 

sul cinema, radio e televisione: Miranda prorsus: l’Arcangelo annunziatore 

dell’Incarnazione e salvezza (a Daniele, a Zaccaria, a Maria Santissima)». 

BEATO GIACOMO ALBERIONE 

  



24 

 

Comunicando tra noi… 

 

La nostra presenza-testimonianza al Corso del Carisma 
 

“...Il giorno 21 di novembre ci hanno visitato i nostri fratelli Gabrielini: 

Matteo Attori e Matteo Torricelli, insieme a don Guido Gandolfo ssp, delegato 

incaricato di seguire l’Istituto e il cammino che ognuno percorre. Hanno con-

diviso con noi come vivono la consacrazione, con fede e gioia; inseriti nel 

mondo e affrontando le sfide che vengono dalla stessa società...”.  
 

Con queste parole pubblicate in “Notizie flash” è stata raccontata la nostra 

presenza al corso del carisma 2019-2020. Ormai per noi due è un appuntamen-

to consolidato l’intervento di un’intera mattinata a presentare l’ISGA agli stu-

denti del corso, insieme a don Guido che cura la parte fondativa e storica del 

nostro Istituto. 

Abbiamo adottato per spiegare tutto ciò un “modus operandi” un po’ par-

ticolare e a tratti innovativo, che in questi anni è stato molto apprezzato sia da 

sr. Josefa, Figlia di S. Paolo coordinatrice del corso, sia dagli stessi studenti 

che provengono da ogni parte del mondo e rappresentano i vari istituti religiosi 

fondati dal nostro don Alberione. Quest’anno gli studenti sono 19, e provengo-

no 7 dall’Asia, 7 dall’America Latina, 3 dall’Africa e i restanti 2 dall’Europa 

(Polonia e Italia). 

Ecco come abbiamo organizzato la mattinata: dopo la presentazione di sr. 

Josefa e la “lectio magistralis” del nostro don Guido sulla storia del nostro Isti-

tuto, ci siamo presentati brevemente dicendo semplicemente il nostro nome, 

dove abitiamo, che lavoro facciamo e nominando gli ambiti di impegno. Volu-

tamente abbiamo dato poche informazioni perché abbiamo poi chiesto agli stu-

denti di dividersi in 2 gruppi e lavorare su tre domande. Un gruppo ha fatto ri-

ferimento a un Matteo, l’altro gruppo all’altro Matteo. Le domande erano le 

seguenti: 

 Come può essere strutturata la giornata di Matteo? E la settimana? 

 Come Matteo può vivere la propria consacrazione nella giornata che 

avete pensato? 

 E come può vivere e concretizzare il carisma paolino? 

Dopo circa mezz’ora di lavoro a gruppi, abbiamo chiesto di relazionare su 

quanto avevano pensato ed è iniziata una fruttuosa condivisione, nella quale 



25 

 

abbiamo provato a trasmettere la bellezza dell’appartenenza al nostro Istituto, 

partendo proprio dalle risposte che ogni gruppo aveva dato. Spesso – come si 

può immaginare – lavoro di gruppo e realtà non coincidono, ma questa attività 

permette a noi di evidenziare per contrasto gli aspetti molto concreti della no-

stra vita (a partire dagli orari della giornata, ad esempio) che sovente sono sco-

nosciuti o idealizzati. In modo simpatico, inoltre, possiamo raccontare chi sono 

i Gabrielini: il discorso infatti parte dalle nostre due vite personali (molto di-

verse tra loro), ma si allarga alla nostra vocazione, alle motivazioni che ci han-

no portato all’ISGA, alle gioie e alle difficoltà di un laico consacrato... Insom-

ma, abbiamo parlato di tutti noi Gabrielini. 

Concludendo, riportiamo la parte finale del testo di “Notizie flash”, ri-

guardante sempre l’esperienza che gli studenti hanno avuto di poter conoscere, 

oltre a noi, anche gli altri 3 istituti aggregati e i cooperatori: “...Concludiamo 

questo mese, con la realizzazione di un bel percorso di studio, sulla storia del-

la Famiglia Paolina, nel pensiero del Beato Alberione. Per alcuni di noi è sta-

ta la prima volta che abbiamo avuto contatto con i membri di tutti gli istituti 

appartenenti alla nostra famiglia. Oltre lo studio, questa esperienza arricchi-

sce soprattutto il nostro essere famiglia, che risponde a un Progetto comune: 

VIVERE E DARE AL MONDO GESÙ MAESTRO VIA, VERITÀ E VITA”. 

Matteo A. e Matteo T. 

 

UN CRISTIANESIMO DI TRADIZIONE 
 

Dopo il sacramento della cresima molti ragazzi non sentono più la neces-

sità di continuare a frequentare la parrocchia o gli ambienti di riferimento ec-

clesiale, forse per la mentalità formata nel corso degli anni, anche da parte de-

gli adulti, cioè quella che, dopo la conclusione del cammino di fede con il “ca-

techismo”, non si frequenta più la Chiesa.  

Il passo di ricevere il sacramento della confermazione – nel linguaggio 

più comune denominato con il nome di “cresima” –,  viene interpretato quasi 

per tutti come un momento con-

clusivo (ad eccezione di qualcuno 

che continua a frequentare le atti-

vità e funzioni religiose). Succede 

questo anche perché la parrocchia, 

in alcuni casi, non offre un itinera-

rio di continuità rivolto ai ragazzi 



26 

 

del dopo-cresima; o perché risultano stanchi degli insegnamenti appresi nel ca-

techismo, visti non come un percorso di crescita personale ma come un itinera-

rio scolastico. 

Quindi il cosiddetto “Catechismo” viene interpretato come “obbligo” e 

dovere che, per la gran parte dei cattolici, viene percepito non più con 

l’obiettivo di una crescita e maturità cristiana acquisita nel corso degli anni, ma 

come un qualcosa che si continua a fare solo per tradizione, spesso inculcata 

dalla generazione precedente. 

Molte famiglie sono consapevoli di  mandare i propri figli al catechismo 

soprattutto per tradizione e non per fede, proprio perché in passato essi hanno 

fatto la stessa cosa. 

 

 
 

Bisognerebbe pensare a nuovi progetti, attività e programmi che stimolino 

i ragazzi ad avere più interesse nell’intraprendere il cammino catechistico, 

coinvolgendoli più attivamente e dimostrando la nostra attenzione e il nostro 

interesse, in modo che loro stessi già all’età dell’adolescenza possano desidera-

re di far parte della grande famiglia cristiana che è la Chiesa. 

Davide Campione 

Resp. Oratorio Giovani Orizzonti 

 

 

 

 



27 

 

IN MEMORIAM 

 

 
Nelle prime ore di domenica 9 febbraio 2020 il 

Padre celeste ha chiamato nella sua dimora di luce e 

di pace il nostro caro amico Gabrielino 

PIAZZA DOMIZIANO 

di 86 anni di età – 35 anni di professione  

dei consigli evangelici. 

 

Domiziano è nato a San Zenone (Milano) il 1° luglio 1933. È stato battez-

zato il 12 luglio dello stesso anno, ed ha ricevuto il sacramento della conferma-

zione il 18 aprile 1941. 

Dopo gli studi per la licenza media superiore, che conseguì con il titolo di 

ragioniere, egli scoprì la “vocazione” alla fotografia durante gli anni di colla-

borazione con la redazione di Famiglia Cristiana a Milano, dove curava il 

“Centro di documentazione fotografica”. La sua passione per l’arte delle im-

magini lo portò a soggiornare, più volte, a Parigi, per partecipare a corsi di per-

fezionamento, organizzati dal celebre quotidiano francese “Le Monde”. Nel 

1971, concluso il rapporto con Famiglia Cristiana, iniziò a lavorare in proprio e 

aprì uno studio fotografico, abbinando alla fotografia anche la vendita di arti-

coli fotografici. Grazie alla sua passione per le immagini l’Istituto San Gabriele 

Arcangelo ha potuto realizzare un archivio fotografico che documenta nel tem-

po la sua storia. 

La prima conoscenza dell’ISGA la ricevette nel corso di un incontro, av-

venuto nel 1983, con il compianto don Vincenzo De Carli, ssp, che gli parlò di 

quella moderna istituzione per laici. Domiziano era già uomo maturo: infatti, 

anche se durante il periodo in cui era dipendente di Famiglia Cristiana aveva 

sentito parlare di don Alberione, Fondatore della Famiglia Paolina, egli, per 

almeno 20 anni, dovette prendersi cura dei genitori soli e anziani. Nell’agosto 

del 1983 partecipò ad un corso di esercizi spirituali ad Ariccia, dove ebbe mo-

do di farsi un’idea concreta dell’Istituto. Fu colpito soprattutto dalla possibilità 

di orientare la propria vita a Dio con un vincolo stabile, e nel contempo, poter 

continuare ad esercitare la sua attività lavorativa e di relazione con persone 

amiche e conoscenti. 

Nell’estate del 1964 aveva avuto il dono di poter incontrare personalmente 

don Giacomo Alberione ad Albano; in seguito si era rivolto a lui per iscritto 



28 

 

manifestandogli i problemi che sentiva: riceveva risposte brevissime (sul retro 

di un’immaginetta) che per lui “divenivano regole di vita”. 

Solo nel 1984, quindi, poté entrare in noviziato e, l’anno seguente, emette-

re la prima professione: 8 settembre 1985. Cinque anni dopo, sempre l’8 set-

tembre, emise la professione perpetua. Per sua esplicita ammissione, dato il suo 

temperamento critico, nei primi anni di vita consacrata non gli mancarono pro-

ve e addirittura fu tentato di lasciare tutto. A tal proposito, affermava egli stes-

so: “Il Signore permise quelle difficoltà perché arrivassi a fare affidamento so-

prattutto sulla grazia divina”. 

Nell’Istituto la sua saggezza e la sua testimonianza furono subito apprez-

zate: ragion per cui, dal 2002 al 2016, fu chiamato a ricoprire per diversi man-

dati il ruolo di consigliere ISGA. 

In questi ultimi anni la sua salute è andata poco alla volta declinando. Il 

mio primo e ultimo incontro con lui l’ho avuto nell’agosto 2016 ad Ariccia: mi 

ha parlato con sincerità e amabilità, e non ho potuto non apprezzare la sua per-

sona garbata e soprattutto il suo sorriso tanto espressivo. In seguito le sue con-

dizioni di salute non gli hanno permesso di partecipare agli incontri periodici 

previsti nell’Istituto. Ma ha continuato a tenere contatti telefonici con gli amici 

Gabrielini: a dimostrazione del suo attaccamento all’Istituto. 

Ora che il Padre lo ha chiamato a Sé e, pensiamo, gli ha già dato il premio 

per le sue fatiche e sofferenze, rimane in noi il ricordo di un Gabrielino “doc”, 

tanto fiducioso nell’amore di Dio e convinto che “la nostra preghiera e il nostro 

lavoro serviranno per portare ovunque serenità. I sogni si avvereranno e i mira-

coli saranno la nostra rivoluzione spirituale”. 

Riposa in pace, caro Domiziano! 

D. Guido Gandolfo 

 

  



29 

 

   Per il ritiro personale 
 

 

 

Lo spirito della Quaresima  

 

 

 

Come tema per un ritiro nel tempo forte della Quaresima, pro-

pongo la meditazione che il Fondatore ha dettato a Roma, alle comunità 

della Famiglia Paolina, il 27 febbraio 1952, mercoledì delle Ceneri. 

 

«Pregare con la Chiesa, nella Chiesa e per ciascuno dei figli, dei 

membri della Chiesa. Seguire, per quanto si può, il Messalino e seguirlo 

soprattutto questa mattina: vi è una liturgia tanto bella. Come avete il li-

bro di Grammatica, il libro di Geografia e i libri delle altre scienze che 

studiate, così dovete avere il Messalino per la pietà liturgica. Non temete 

la spesa, ché in primo luogo è necessario nutrire lo spirito. 

La liturgia della Quaresima è intonata a penitenza. In spirito di pe-

nitenza, si benedicono e s’impongono le ceneri. Il senso della funzione è 

esposto in modo facile e semplice nel secondo Oremus della benedizio-

ne delle ceneri: “O Dio, tu desideri non la morte, ma la penitenza dei 

peccatori: riguarda con bontà la fragilità dell’umana natura; e queste ce-

neri, che intendiamo porci sul capo per umiliarci e meritare il perdono, 

nella tua pietà dégnati di benedirle; affinché noi, che riconosciamo di es-

sere cenere e di dover tornare in polvere per i demeriti della nostra per-

versità, per tua misericordia meritiamo di ottenere il perdono di tutti i 

peccati e il premio promesso alle anime penitenti”. 

Per chi si sarà umiliato fino a piangere, fino a detestare i suoi pas-

sati errori, ci sarà la risurrezione gloriosa. 

Incominciare subito una vita nuova, per risorgere poi dal sepolcro. 



30 

 

Il Vangelo del Mercoledì delle ceneri è tolto da S. Matteo: “Quan-

do digiunate, non prendete un’aria melanconica, come gl’ipocriti che 

sfigurano la loro faccia per mostrare alla gente che digiunano... Ma tu, 

quando digiuni, profumati il capo e lavati la faccia...” (Mt 6,16-21). 

Il tratto del Vangelo ci parla della penitenza fatta in silenzio, senza 

che tutti lo sappiano; c’insegna a sopportare qualche cosa per amore di 

Dio, uniti ai dolori della passione, ai meriti della crocifissione e morte di 

Gesù. Oh, le nostre piccole sofferenze, allora, quale premio acquisteran-

no! 

S. Giovanni Battista
1
 predicava: “Se non farete penitenza, perirete 

tutti nello stesso modo” (Lc 13,5). Il peccato, o di qua o di là, si deve 

scontare. Quelli che sono saggi, provvedano per tempo: di qua si sconta 

facilmente! 
 

Quali penitenze proporre per la Quaresima? Ne potremmo consi-

gliare parecchie. 

La carità paziente è la prima penitenza; carità benigna... (cf 1Cor 

13,1ss); carità paziente con tutti, e anche con noi stessi. 

Altra penitenza: la vita comune, la puntualità ad ogni orario: “mea 

maxima pœnitentia, vita communis”,
2
 diceva San Giovanni Berchmans. 

Altra penitenza: l’esercizio rapido, diligente dell’apostolato, com-

piuto con spirito soprannaturale. 

Ma volevo stamattina consigliare e proporre, prima di ogni altra, 

la penitenza della preghiera, della devozione: la quale comprende tutte 

le pratiche di pietà della giornata, della settimana, del mese, dell’anno. 

1. Farle tutte queste pratiche; farle interamente. 

2. Farle con lo spirito delle Costituzioni. Onorare Gesù Maestro 

Via, Verità e Vita; intonare ogni pratica a questo spirito, soprattutto la 

Visita al SS.mo Sacramento. Vi sono delle Visite che hanno bisogno di 

essere radicalmente rivedute e migliorate. 

                                                 

1
 Evidente svista di Don Alberione: chi pronuncia quelle parole è Gesù, non S. Gio-

vanni Battista. 
2
 «La mia massima penitenza è la vita comune». 



31 

 

3. Studiare il Maestro divino. Leggere il Vangelo; cercare di capir-

lo, di comprenderlo bene. 

Intensificare la pratica delle virtù: dell’umiltà, della carità; e prefe-

rire in questa Quaresima preghiere di penitenza, quali: il Miserere [Sal 

51/50], il De profundis [Sal 130/129]... Così ci prepareremo ad una San-

ta Pasqua. 

Ora cantate: “Parce, Domine”,
3
 e cantatelo con lo spirito che vien 

suggerito nella lettura della Messa: “Convertitevi a me con tutto il vo-

stro cuore, nel digiuno, nelle lacrime, nei sospiri” (Gl 2,12)».
4
 

 

 

  

                                                 

3
 «Perdona, Signore…» (Gl 2,17), antifona ripetuta nel tempo di Quaresima. 

4
 Il “Diario” di don Antonio Speciale aggiunge: «Alla funzione della imposi-

zione delle ceneri il Primo Maestro si avvicina all’altare in cotta, come semplice chie-

rico, e col capo chino si lascia imporre dal Sacerdote celebrante le sacre ceneri. Dopo 

si ferma in ginocchio al suo banco in profondo raccoglimento... Torna in Cripta alle 

ore 9 per la rinnovazione dei voti delle Figlie di San Paolo, che terminano gli Esercizi 

spirituali». 



32 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Marco A. (3 apr.)         Salvatore M. (8 apr.)         Serafino P. (19 apr.)         

Gianfranco B. (26 apr.)          Filippo M. (30 apr.) 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Egidio Gazzola  (2/3)    Germano Fantechi (25/3)        

Pietrino Pischedda  (12/4)  Daniele Pennati  (13/4)   Antonio Tozzini (17/4). 

 

Intenzione per il mese di marzo: 

“Ti benedico, o Signore, perché hai adempiuto le tue promesse annunciate 

ai profeti. Ti benedico, o Spirito Santo, disceso in Maria; ti benedico, o Figlio 

divino che ti sei incarnato, per stabilire sulla terra il regno della verità, della 

santità e della grazia. Adoro questo mistero di potenza e di amore. Ecco la sal-

vezza per tutti i popoli” (Preghiere della Famiglia Paolina, pag. 241). 

 

Intenzione per il mese di Aprile: 

“Ti adoro e ringrazio, o Maestro divino, che ti sei dichiarato Via Verità e 

Vita. Ti riconosco come la Via che devo percorrere, la Verità che devo credere, 

la Vita verso cui devo anelare. Tu sei il mio tutto; ed io voglio essere tutto in 

te: mente, volontà, cuore” (Preghiere della Famiglia Paolina, pag. 243). 

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua 

luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 
 

 


