
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

SETTEMBRE - OTTOBRE 2019 
 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



2 

 

Indice 
–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

Visitiamo insieme lo STATUTO 

Comunicando tra noi 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

11 

14 

16 

19 

22 

27 

32 

 

 

 

 

 

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 
sui Gabrielini:  

www.sangabrielarcangelo.org  

 
Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale , vocazionale e a sostegno dell''Istituto e dei 

Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 
Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del Delegato dell’Istituto «San 

Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno 
in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/


3 

 

Lettera del Delegato 

 

Carissimi amici Gabrielini,  

Il mese di settembre nel quale entriamo segna – almeno nel nostro 

emisfero – l’inizio di un nuovo anno spirituale-apostolico. Riprendono 

in pieno, dopo la necessaria pausa del riposo estivo, le diverse attività 

che riempiono la nostra vita di ogni giorno. Accogliamo questo nuovo 

periodo come un ulteriore dono del Padre amabilissimo; e lo riceviamo 

dalle mani amorevoli di Maria, la cui Natività (8 settembre) celebriamo 

insieme come luminoso augurio di tanto bene! 

La grande novità di quest’anno è che il mese di settembre ci reca il 

dono della settimana di spiritualità, con gli esercizi spirituali, dal 16 al 

22 p.v. Un appuntamento fortemente atteso da tutti i Gabrielini, per il 

quale ci stiamo certamente disponendo spiritualmente già da tempo. 

Nell’attesa di tale evento – e anche in seguito – continuiamo 

insieme nella conoscenza del pensiero e della proposta del nostro amato 

Fondatore.  

 
“La confessione: è grande mezzo di perfezione” 
 

Ci siamo appena affacciati, l’ultima volta, sulla lunga sezione di 

meditazioni che don Alberione dedica ai “Mezzi di grazia”.  

La riflessione introduttiva sui Sacramenti in generale ce li ha 

presentati come “segni sensibili”, che “significano e conferiscono la 

grazia”; ci ha ricordato che “nascono sul Calvario, operano per lo Spirito 

Santo”; ha ribadito che “tra i mezzi di santificazione tengono il primo 

posto...”, che “ognuno poi ha la sua particolare eccellenza e suoi 

particolari effetti”, e che “servono alla generazione, accrescimento, 

riparazione, nutrizione della vita soprannaturale”. Onde le disposizioni 

che sono richieste da parte nostra: “la massima frequenza occorre per 

alcuni; il massimo rispetto per tutti”.  

Dopo tale introduzione il Fondatore passa a presentare alcuni 

sacramenti, soprattutto quelli che si ricevono con più frequenza. E 

comincia con il sacramento della riconciliazione (allora chiamato più 

comunemente “confessione”). 



4 

 

 
DF 74. 

La Confessione 

1. La confessione: è grande mezzo di perfezione. Nella vita spirituale: gli 

Esercizi Spirituali fissano il proposito generale, il ritiro mensile il proposito 

particolare, la confessione settimanale è la rivista e l’emendazione della 

settimana. Ha ufficio e scopo di assoluzione e santificazione della settimana. 

2. La confessione è il canale di grazia santificante speciale; è il ristoro per 

le forze perdute; è la luce per il cammino nuovo; è la mozione del cuore alle 

risoluzioni; è la benedizione o l’approvazione divina sul lavoro quotidiano 

nella grande impresa della salita a Dio. 

3. a) Scegliere bene e chiari i propositi settimanali; b) farli oggetto 

dell’esame, dolore, accusa, proposito, soddisfazione settimanale; c) essere 

costanti nel rendiconto progressivo e nel cammino costante. 

 

Sostiamo insieme molto attentamente su queste indicazioni del 

Fondatore, perché sono di una ricchezza straordinaria. Già nelle precedenti 

pagine del DF don Alberione aveva toccato il tema della confessione: ma 

qui colpisce l’aspetto propositivo con cui egli presenta tale sacramento. 

Anzi, non è facile trovare altri autori che, in quel periodo storico, 

presentino il sacramento della confessione in termini altrettanto propositivi 

come il nostro Fondatore! 

A don Alberione interessa la confessione come “grande mezzo di 

perfezione”. Occasione privilegiata per programmare il cammino spirituale: 

negli esercizi spirituali, nel ritiro, e anche nel percorso settimanale, dal 

momento che in quel tempo vigeva la norma canonica della confessione 

settimanale… 

La confessione viene pertanto vista come: 

 il canale di grazia santificante speciale: in quanto comporta l’aumento 

della grazia, cioè una nuova irruzione di Gesù-Vita nell’anima;  

 il ristoro per le forze perdute: opportunità per recuperare energie 

spirituali e forze di vita;  

 la luce per il cammino nuovo: il dono di una illuminazione interiore 

che può aprire nuove strade;  

 la mozione del cuore alle risoluzioni: una forte spinta che muove il 

cuore ad aderire decisamente agli impulsi dello Spirito;  



5 

 

 la benedizione o l’approvazione divina sul lavoro quotidiano nella 

grande impresa della salita a Dio: ecco la confortante certezza della 

presenza del Signore che “approva” l’impegno intrapreso dal fedele in 

questa esaltante “impresa della salita a Dio”! 

Di qui le applicazioni pratiche: “Scegliere bene e chiari i propositi”; su 

di essi attuare le tradizionali 5 parti della confessione (esame, dolore, 

accusa, proposito, soddisfazione); infine “essere costanti nel rendiconto 

progressivo e nel cammino costante”. 

Una pagina meravigliosamente suggestiva e coinvolgente!!! 
 

Cari amici, eccoci nel frattempo giunti quasi alla vigilia degli 

esercizi spirituali. Da tempo li stiamo attendendo, abbiamo curato nel 

modo migliore le disposizioni di mente e di cuore, e ora vediamo 

avvicinarsi la data: dal 16 al 22 settembre ad Ariccia. 

Come ho già scritto personalmente ad ognuno, vi attendo tutti, per 

l’intero corso o almeno per più giorni possibile. 

In attesa di vedervi di persona, a tutti il mio saluto cordiale, con 

l’augurio di ogni bene nel Signore. 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  



6 

 

Spunti biblici  

 

Vogliamo continuare a lasciarci illuminare dalle seguenti, profonde 

considerazioni, che ci aiuteranno a conoscere e a riflettere insieme sulla 

figura di GIUSEPPE L’EBREO, come è evidenziata nell’ultima parte del 

libro della Genesi (cc. 37ss.). 

 

 
IL SIGNORE ERA CON GIUSEPPE 
        Gn 39,1-23 

 

Il libro della Sapienza (10,13-14) 

sintetizza così la vicenda di Giuseppe: «La 

sapienza non abbandonò il giusto venduto, 

ma lo preservò dal peccato. Scese con lui 

nel carcere e non lo abbandonò nelle 

catene, finché gli procurò lo scettro regale e 

autorità sui suoi oppressori; svelò come 

falsi quanti lo diffamavano e gli diede una 

gloria eterna». 

 

A) Gli ambiti della promessa, che sempre hanno accompagnato i 

patriarchi, i figli e i figli dei figli dei patriarchi sono la terra, la 

discendenza e la benedizione. Questi si ripetono per ogni realtà voluta 

dal Signore. Quindi: 

 la terra, cioè i luoghi e le strutture che permettono l’apostolato e la 

vita comune; 

 la discendenza sono le vocazioni che dànno continuità all’opera del 

Signore; 



7 

 

 la benedizione assicura che l’opera è voluta da Dio e continuerà, 

nonostante tutto. Anzi, grazie alla benedizione, gli ostacoli 

diventano trampolino di lancio. 

 

Però, i primi due ambiti della promessa hanno continuità se non 

tagliamo i ponti con la benedizione. Nel capitolo si afferma per ben 5 

volte che «Dio era con Giuseppe» e benediceva tutto quello che faceva. 

I fratelli mantengono la terra e la discendenza, ma hanno perso la 

benedizione; vendendo il fratello, hanno bloccato non solo una porzione, 

ma il progetto stesso che è nella benedizione. 

Applicato alla nostra realtà di Famiglia Paolina, che cosa dobbiamo 

dirci con verità, senza scoraggiamenti e senza paure? 

 Siamo oggi molto preoccupati della terra (case e strutture 

apostoliche, a cui vogliamo dare continuità, anche se stiamo 

chiudendo librerie e tipografie, case e centri di apostolato). 

 Siamo ancor più preoccupati della discendenza, cioè delle vocazioni, 

che contiamo sul palmo della mano; entrano e poi se ne vanno; 

 ma non è ancora prioritaria la preoccupazione di verificare il nostro 

contatto con la benedizione, che qualifica il rapporto con Dio e dà 

fecondità alla terra e alla discendenza. 

 

Mi colpisce molto il brano di AD 113. Quando don Alberione si 

preoccupa con il Signore, essendo nella situazione di non poter portare 

avanti la sua opera, si sente rispondere: «Le vocazioni vengono solo da 

me, non da te: questo è il SEGNO ESTERNO che sono con la Famiglia 

Paolina» (AD 113). Riflettiamo sul significato di quell’aggettivo 

“esterno”. Che il Signore non abbia bisogno di eserciti lo sapeva molto 

bene don Alberione.  

 

Un giorno comunicava ai suoi queste parole profetiche, riportate da 

don Giaccardo nel suo “Diario” il 17 dicembre 1917: «Non ho mai come 

stanotte ed in questi giorni veduta così chiara la volontà di Dio. Egli 

vuole che vi siano pochi ma di una volontà buona, energica, risoluta.. 



8 

 

Oh, se comprenderete l’altezza della nostra missione… ». Di qui 

scaturisce il suo duplice fastidio: «Due soli i miei fastidi: che io non 

sono ancora abbastanza buono e voi non siete ancora abbastanza santi. 

Questi due solamente sono i miei fastidi, altri non ne ho, tutto il resto è 

nulla e viene da sé» (15 febbraio 1918). 

 

B) Io sono con voi. – Giuseppe è spogliato di tutto, anche di ciò 

che gli permetteva un’identità: l’amore del padre; ma il tratto portante di 

questa identità non gli è stato tolto: Dio era con lui (cf 39,2-5.21-23). 

Commovente l’affermazione di Sap 10,13-14:  “scese con lui nel 

carcere”. Dio non solo si fa presente, ma condivide; la condivisione è 

l’espressione più forte dell’amore (cf At 7,9). È l’esperienza del “Dio 

solo basta” confessato da S. Teresa d’Avila; così pure da Madre 

Scolastica: destituita da madre generale per ordine della Santa Sede per 

aver difeso con troppo calore l’origine carismatica delle Pie Discepole, 

grida dal profondo del suo silenzio: “Dio solo, e basta!”. Ecco 

l’importanza di tenere viva la costante del “Dio-con-noi”.  

È una “costante” che la Famiglia Paolina conosce molto bene! Don 

Alberione ha ricevuto più volte questa attestazione di fedeltà da parte di 

Gesù stesso (il “sogno”: AD 151ss; cf 32). In “Alberione intimo” 

afferma: «Non conosco Istituto che abbia ricevuto tali e tanti doni dal 

Signore quanto il nostro» (p. 17).  

Alla luce dell’ “Io sono con voi”, come far ridiventare feconda la 

porzione di storia che ci è stata affidata? La forte esperienza del nostro 

Fondatore lo ha indotto a trasmetterci il suo duplice amore: la Bibbia e 

l’Eucaristia, la mensa della Parola e la mensa del Corpo. La “duplice 

mensa” va accolta e rispettata, perché «la Bibbia è come l’Eucaristia», 

disse don Alberione; «non la si legge, la si mangia», ribadì A. Frossard. 

L’esempio di Samuele: cf 1Sam 3,19-21. 

 

C) Le tentazioni della vita. –  Nel cammino della vita, in cui 

respiriamo la presenza del Signore, le tentazioni sono necessarie, ma 

siamo certi che «Dio non permetterà che siate tentati oltre le vostre 



9 

 

forze, ma con la tentazione vi darà anche la via d’uscita e la forza per 

sopportarla» (1Cor 10,13). Per le gravissime ingiustizie subite, Giuseppe 

va incontro a varie tentazioni: 

1) La prima tentazione è quella di acconsentire a una subdola 

azione di Satana, che risulta la più difficile da smascherare: fermarsi a 

vagliare e a sezionare le ingiustizie subìte. Se Giuseppe si fosse fermato 

a rimuginare su quello che gli avevano combinato i fratelli; se con il 

cuore amareggiato avesse sviscerato la gravissima ingiustizia commessa 

nei suoi confronti; se avesse pensato di prendersela con Dio che non 

aveva impedito ciò che non era giusto; se si fosse perso nell’architettare 

la sua rivincita e la sua vendetta, non solo non avrebbe sperimentato la 

fecondità nella casa di Potifar, ma non avrebbe riconosciuto, o 

addirittura negato, la presenza di Dio che era rimasto con lui. Giuseppe 

non rimane mai fisso su ciò che gli è accaduto; anzi, parte proprio da ciò 

che gli capita per scoprire e accogliere l’azione di Dio.  

2) Altrimenti si cade in una situazione peggiore e più perversa: si 

acconsente alla tentazione dell’ “unisciti a me!”; una tentazione ben più 

subdola della prima! La proposta della moglie di Potifar raggiunge 

Giuseppe in una situazione drammatica: eliminato da una parte, la 

tentazione di unirsi all’altra diventa occasione veramente ghiotta. Perché 

«bello di forma e avvenente di aspetto», la moglie del guardiano 

cominciò a coltivare nei suoi confronti perversi desideri, fino a giungere 

alla proposta dell’ “unisciti a me!”. Proposta suadente se pensiamo al 

progetto che si delineava: nell’accettare la proposta della moglie poteva 

divenire il padrone della casa. “Progetto diabolico!”, direte. Ma se 

Giuseppe si fosse fissato sulle ingiustizie subìte e sul benessere 

immediato da conseguire, non avrebbe avuto ragioni per resistere alla 

proposta. Invece, prevale l’homo religiosus: «Non posso far questo 

contro Dio!» (v 9). Da perfetto “aniwim” rifiuta la proposta e finisce 

nuovamente in carcere; rivive la seconda volta la tragedia dell’inganno 

proprio perché vuol essere onesto. 

  

D) La tunica stracciata. – La prova è stata molto forte. Si completa 

per Giuseppe quel cammino di spogliazione che lo fa essere solo di Dio: 



10 

 

«Dio solo basta!». Viene nuovamente spogliato della tunica, che rimane 

stracciata nelle mani della donna. Giuseppe sperimenta 1) la nudità che 

emargina; 2) che scomunica; 3) che rende schiavi. Proprio in questo 

modo diventa terreno in cui la benedizione di Dio può fecondare. La 

vittoria sulla tentazione dell’ “unisciti a me” appare come una sconfitta; 

ma Giuseppe non si ribella; intuisce il disegno misterioso che passa per 

questa spogliazione. Dio prepara la sua vittoria, anche se Giuseppe 

dovrà ancora patire l’emarginazione. È il programma paolino: «Da me 

nulla posso, con Dio posso tutto». Il che significa: «Sono nudo per 

essere rivestito della forza di Dio». 

E) Possiamo enucleare tre conclusioni che toccano il concreto 

della nostra vita comunitaria. Nella vita comune, se vogliamo 

rapportarci con maturità dobbiamo 

1)  accogliere che la via del bene sia anche quella del male, 

evitando ogni accanimento terapeutico-spirituale da una parte e 

dall’altra una forzata rassegnazione. 

2) Se personalmente abbiamo a patire ingiustizie ed emarginazioni, 

occorre evitare in modo assoluto di fermarsi a vagliare e a sezionare 

persone, ragioni e motivazioni dell’ingiustizia. Ci rannicchieremmo in 

un cerchio così angusto da non intuire in nessun modo come Dio si 

faccia presente nella sofferenza e come faccia concorrere tutto al bene. 

3) L’alleanza che salva è sempre quella con Dio, anche se sul 

momento sembra perdente. L’espressione semitica «Unisciti a me!» non 

abbraccia solo l’ambito sessuale, ma anche quello del potere e del 

denaro. Sono le tre concupiscenze: della carne, degli occhi e superbia 

della vita. «Unisciti a me, così saremo più forti contro tutti gli altri». 

Sono le coalizioni umane, che ci portano a fidarci più delle persone che 

di Dio. La stessa efficienza della strutture può provocare queste 

coalizioni.  

Venanzio Floriano 

  



11 

 

In comunione con la CHIESA  

 

Tutti noi abbiamo letto – per intero o in parte – la recente Lettera 

apostolica GAUDETE ET EXSULTATE che Papa Francesco ha donato alla Chiesa, 

per ricordare che siamo “chiamati alla santità nel mondo contemporaneo”. 

Ma basta una sola lettura per assimilare bene il contenuto di un 

Documento tanto importante? 

Accogliamo quindi con gratitudine questi contributi che l’amico Matteo 

Torricelli ci regala, allo scopo di aiutarci ad entrare meglio nel testo e nello 

spirito di questa bella e ricca Lettera  del Papa. 
 

 

Lo Spirito Santo “riversa santità dappertutto nel santo popolo 

fedele di Dio” 

 

“GAUDETE ET EXSULTATE” è l’espressione di apertura – e quindi il titolo 

– dell’esortazione apostolica di Papa Francesco sul tema della santità. Un 

documento sorprendentemente semplice nella forma e straordi-nariamente 

profondo nei contenuti, il cui obiettivo è portare la santità a un livello 

accessibile a tutti, in una dimensione di vita quotidiana, “far risuonare ancora 

una volta la chiamata alla santità” (n. 2). L’argomento non è certo una novità 

nel panorama dei documenti magisteriali: basti pensare alla costituzione Lumen 

Gentium, in cui il Concilio Vaticano II si espresse con forza relativamente alla 

vocazione alla santità comune a tutti i cristiani. 

Con “Gaudete et Exsultate” arriva una nuova spinta, un incoraggiamento 

a non dimenticare o, peggio ancora, travisare la nostra chiamata. Ci 

occuperemo, qui e nei prossimi numeri della circolare, di mettere in evidenza 

capitolo per capitolo quei particolari contenuti che ci provocano e ci 

interrogano, soprattutto come membri di un Istituto secolare.  

Il primo capitolo si intitola “La chiamata alla santità” e ci ricorda sin dalle 

prime pagine che lo Spirito Santo “riversa santità dappertutto nel santo 

popolo fedele di Dio” (n. 6). Colpiscono due parole di questa frase. 

Dappertutto: non solo nei beatificati e canonizzati, dunque, ma in ogni 

persona è riversata santità. Se così non fosse, dovremmo combattere la 

tentazione di sentirci inadeguati, di considerare i santi dei modelli inarrivabili, 

e sentirci quindi frustrati e lontani da Dio, magari esaurendoci cercando di 

imitare qualcosa che non è stato pensato per noi (n. 11). Per nostra fortuna 



12 

 

sappiamo che non è così; tuttavia le intense devozioni che viviamo verso 

alcune figure di santi e beati (devozioni personali o negli ambienti che 

frequentiamo) ci potrebbero far dimenticare che queste persone prima di tutto 

sono uomini e donne esattamente come noi. Papa Francesco ci ricorda che la 

chiamata alla santità nasce in forza del nostro battesimo – non dei voti o 

dell’ordinazione sacerdotale! – e ci esorta (al n. 7) a vedere la santità nella vita 

paziente di persone comuni: “nei genitori che crescono con tanto amore i loro 

figli, negli uomini e nelle donne che lavorano per portare il pane a casa, nei 

malati [...]”. In altre parole, nella dedizione alla quotidianità. Questo è un forte 

richiamo per noi, laici consacrati, alla qualità del tempo che viviamo, sul posto 

di lavoro o in pensione, in famiglia e con gli amici: per noi l’ordinaria 

quotidianità costituisce il luogo privilegiato della vocazione e dell’incontro con 

Dio: “sarete dedicati all’apostolato nel mondo e con i mezzi del mondo” 

(Alberione).  

La seconda parola che colpisce è popolo: nessuno si salva da solo, 

specifica Papa Francesco. Sicuramente ognuno di noi si sente parte della 

Chiesa, intesa sia nella dimensione locale delle parrocchie e realtà che 

frequentiamo, sia nella dimensione più ampia del “popolo di Dio”. Questo è 

sicuramente un bene e un dono. Come Gabrielini, però, viviamo altre relazioni 

di appartenenza: il nostro Istituto, che a sua volta fa parte della Famiglia 

Paolina. La nostra condizione di “battitori liberi” (passatemi il termine) rischia 

di farci trascurare, sottovalutare o ignorare queste relazioni. Ciascuno di noi 

corre il rischio di sentirsi indipendente e autosufficiente, accontentandosi dei 

pochi momenti di vita comune che abbiamo all’interno dell’ISGA e 

disinteressandosi della vita e delle persone della Famiglia Paolina. 

Valorizziamo, allora, queste dimensioni paoline, aggiungiamole alla complessa 

trama di relazioni che già viviamo, cercando di prendercene cura perché sono 

parte anch’esse della nostra vocazione. 

Questa ampiezza dello sguardo è la stessa che Papa Francesco descrive ai 

n. 19-24, parlando di come la missione/chiamata di ogni cristiano sia un 

cammino in cui far crescere sempre di più la presenza di Cristo nella propria 

vita: conoscerlo, unirsi alla sua morte e risurrezione, dargli spazio e, con 

l’aiuto dello Spirito, discernere continuamente quale messaggio “Dio desidera 

dire al mondo con la tua vita” (n. 24). Appare chiaro come tutto questo non sia 

possibile contando solo sul proprio impegno: la Chiesa e i fratelli sono allo 

stesso tempo gli intermediari, i compagni e i destinatari della missione di 

ciascun cristiano: la via della santità passa attraverso i fratelli.  



13 

 

“Ci occorre uno spirito di santità che impregni tanto la solitudine quanto 

il servizio, tanto l’intimità quanto l’impegno evangelizzatore, così che ogni 

istante sia espressione di amore donato sotto lo sguardo del Signore” (n. 31). 

Ogni istante: la santità unifica la persona perché la trasforma in ciò per cui è 

nata. Un altro pericolo per noi laici consacrati è, infatti, quello di creare 

divisioni nel nostro modo di vivere la vocazione: lavoro e vita personale da una 

parte, vita spirituale dall’altra, magari a sua volta frammentata a causa delle 

diverse realtà che frequentiamo (l’Istituto, le parrocchie, i movimenti, le 

associazioni, i gruppi di preghiera...). Le divisioni possono essere di diverso 

tipo, ed è naturale che ci siano: la preghiera personale è normale che sia 

diversa da una preghiera in gruppo, così come la priorità del lavoro è 

generalmente maggiore rispetto a quella del volontariato, oppure è chiaro che 

le sensazioni che provo siano migliori negli ambienti dove collaboro con 

persone con cui mi trovo bene e mi sento accolto. Le divisioni da evitare sono 

quelle che non ci fanno vedere  che tutto concorre alla santità e che qualcosa, 

quindi, è degno di essere tralasciato. Succede, ad esempio, quando considero 

secondario un impegno di lavoro, quasi come una distrazione dalla vocazione e 

dalla preghiera; oppure viceversa: assolutizzo il lavoro perché sono laico e 

secondario diventa il ritiro mensile o l’incontro con i fratelli. “Tutti i momenti 

saranno scalini nella nostra via di santificazione” (n. 31), ci ricorda Papa 

Francesco. 

La santità (e tutto ciò che la nutre) è elemento che unifica, dicevamo. 

Come Gabrielini abbiamo un elemento in più che può contribuire in questa 

direzione: il carisma della Famiglia Paolina, un dono che abbiamo ricevuto e 

che personalmente abbiamo scelto, un cammino specifico di santità. 

Conosciamo allora questo carisma e riconosciamoci in esso; decliniamolo in 

ogni ambito della nostra vita, e portiamolo a contatto con le realtà che 

frequentiamo, non come testardi predicatori che vogliono imporre la propria 

verità, ma come santi che hanno trovato il proprio posto di felicità con Dio. 

Matteo Torricelli 

  



14 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini 

pubblicando una serie di contributi volti a far conoscere, 

attraverso i principali episodi, la vita e la missione del 

nostro amato Fondatore, don Giacomo Alberione. 

 

 

 

Gli inizi: San Lorenzo di Fossano e Montecapriolo 

 
A San Lorenzo di Fossano la famiglia Alberione era giunta per necessità. 

Come spesso avveniva, le famiglie dovevano spostarsi per poter coltivare un 

po’ di terra, sempre costrette a dipendere da mille situazioni. Nel 1881 gli sposi 

Alberione erano ancora a Grione (frazione di Bra); nel 1887 li troviamo a 

Montecapriolo (località di Cherasco). Non è facile individuare quando la 

famiglia Alberione arrivò e per quanti anni rimase a San Lorenzo: da un 

minimo di uno ad un massimo di cinque. Ma nella primavera del 1884, il 4 

aprile, nasce Giacomo. A San Lorenzo appunto, presso la cascina Nuova 

Peschiera, nell’unico stanzone adiacente alla stalla, che faceva da cucina, da 

camera da letto per tutti e da tinello. 

 

Il giorno seguente, il 5 aprile, Giacomo viene battezzato perché gracile. 

Erano presenti il rettore don Giovanni Ferrero, papà Michele e zia Anna, 

madrina e sorella della mamma. Mamma Teresa era a casa, così come zio 

Giacomo, padrino del bambino. Quest’ultimo era fratello di papà Michele ed è 

proprio in onore di questo zio che il nostro Fondatore ricevette lo stesso nome. 

Va qui ricordato l’affetto che lo zio ebbe per il nipote, e come gli fu vicino in 

tanti modi. Si mostrò generoso anche tramite aiuti finanziari per gli studi in 

seminario e per affrontare le prime spese per la Scuola Tipografica Piccolo 

Operaio. Prima di morire lasciò al nipote altri soldi sempre per la realizzazione 

dell’apostolato della buona stampa. Don Alberione ebbe modo di testimoniare 

che «tra i principali benefattori» ci fu proprio lui: infatti le prime macchine da 

stampa furono pagate con i suoi soldi (Abundantes divitiae, 171). 

 

In questo contesto contadino ricco di fede e di lavoro umile, Giacomo 

trova la sua prima formazione, «tutto gli fu scuola» (Abundantes divitiae, 90): 



15 

 

il lavoro faticoso del papà, i magri raccolti, i fratelli, lo stile di vita della 

mamma che non mancava di portarlo al Santuario di Bra. A causa delle 

difficoltà lavorative, i genitori decisero di ripartire. Lasciarono San Lorenzo e 

giunsero alla Cascina Agricola, presso Montecapriolo, a qualche km da 

Cherasco. 

Sarà proprio questo paese a segnare l’infanzia di Giacomo. La parrocchia 

era quella di San Martino animata dal parroco don Giovanni Battista 

Montersino. Qui ricevette gli altri sacramenti: la prima comunione 

probabilmente nel 1892 (non ci sono documenti che lo certifichino) e la 

cresima il 15 novembre 1893, dalle mani del vescovo Giuseppe Francesco Re, 

vescovo di Alba. Padrino fu il signor Eugenio Chicco, non solo per il giovane 

Giacomo ma per tutti, come era uso. A San Martino imparò anche a servire a 

messa, partecipò al catechismo…, e soprattutto cresceva avendo come esempio 

di sacerdote proprio il parroco. Qui celebrò la sua prima messa e fece la 

predica durante il Vespro del 30 giugno 1907. 

 

La vita di questi anni fu semplice, così come semplici sono gli aneddoti 

che lui stesso ebbe modo di far conoscere. Come, ad esempio, quando dovette 

accudire il fratello più giovane, Tommaso, steso sulla culla. Dovendolo 

muovere pensò di prendere una corda e così da seduto cullarlo. Ma la cosa non 

funzionò, tanto da farlo cadere vicino alle gambe della mucca, quasi soffocato 

dal cuscino e dalle coperte…: solo l’intervento della mamma evitò il peggio. 

Pascolava le oche e le mucche, e quando tornava dal seminario di Bra e 

successivamente di Alba aiutava nel lavoro dei campi. Egli stesso racconta: 

«Gli studi costarono notevoli sacrifici, anche nelle elementari. Non si 

conoscevano vacanze estive, né riposo invernale. Anche nel periodo successivo 

(dagli 11 ai 23 anni), la ricreazione consisteva, per lo più, nel cambiare 

l’occupazione. Episodietto: tornando dal seminario e attraversando i prati, già 

vi era pronto il rastrello per raccogliere il fieno; ed egli senza andare a casa, si 

liberava della giacca e delle scarpe e si associava ai fratelli, fino all’ora del 

desinare. Tra pietà, studio, lavoro egli trascorreva così il periodo delle vacanze, 

durante le quali studiava e leggeva di più che durante l’anno scolastico» 

(Abundantes divitiae, 125). 

Domenico Soliman 

  



16 

 

La parola del Fondatore   

 

“Gesù Cristo è tutto per la nostra vita soprannaturale…” 
 

Nella nostra Famiglia Paolina il mese di Ottobre è dedicato a Gesù 

Maestro Via, Verità e Vita; e ha il culmine con la celebrazione della 

Solennità di Nostro Signore Gesù Cristo Divino Maestro, fissata all' 

ultima domenica del mese (quest’anno il 27 Ottobre). 

Voglio condividere con voi alcuni passi di due meditazioni-

riflessioni  che don Alberione dedica al Divin Maestro, tratti dal libro 

“Brevi Meditazioni per ogni giorno dell'anno”. 

 

 
«Lo spirito del Signore Dio è su di me perché il Signore mi ha consacrato con 

l’unzione; mi ha mandato a portare il lieto annunzio ai miseri, a fasciare le piaghe 

dei cuori spezzati, a proclamare la libertà degli schiavi, la scarcerazione dei 

prigionieri» (Is 61,1). 

   

Gesù Cristo fu preannunziato Maestro dai Profeti. Mosè così lo 

indica: «Il Signore susciterà un profeta da la tua gente... lo ascolterai...» 

(Dt 18,15). Isaia predice: «Andranno molti popoli e diranno: Venite... ci 

ammaestrerà». Egli è Maestro per natura: infatti è la Verità stessa; e 

questa verità è comunicabile. Il Figlio di Dio aveva creato l’uomo 

intelligente: «illumina ogni uomo» (Gv 1,9). E il Verbo si fece uomo, 

per insegnare. Dice S. Paolo che Dio aveva già parlato nell’antico 

testamento molte volte ed in molte maniere per mezzo dei Profeti; ma in 

ultimo parlò per mezzo del suo Figlio. Egli è Maestro perfetto: non può 

ingannarsi né ingannare; insegna con le parole, ma prima con l’esempio; 

poi comunica la grazia perché crediamo al suo insegnamento e seguiamo 

il suo esempio... 

...Occorre conoscerlo, imitarlo, amarlo. Gesù Cristo si lamentò con 

Filippo perché gli stessi apostoli non lo conoscevano: «Da tanto tempo 

sono in mezzo a voi ed ancora non mi conoscete?» (cf Gv 14,9). Gli 

apostoli distinguevano bene la persona fisica di Gesù Cristo, ne 

conoscevano anche i miracoli, e parte almeno della dottrina; ma Gesù 

parlava di una conoscenza soprannaturale ed intima; della conoscenza 



17 

 

della sua missione e della sua dottrina; della conoscenza del suo spirito e 

del suo cuore. Questa conoscenza è necessaria. Dice S. Paolo: 

«Conoscere... Gesù Cristo». E questa è la vita eterna: «Questa è la vita 

eterna: che conoscano te solo vero Dio e Colui che hai mandato, Gesù 

Cristo» (Gv 17,3). È una conoscenza che porta la fede, come quella di 

Pietro quando confessò: «Tu sei il Cristo, Figlio di Dio vivo» (Mt 

16,16); come quella di S. Tommaso quando esclamò: «Signor mio e Dio 

mio!» (Gv 20,28). Una conoscenza che porta all’amore, all’imitazione, a 

vivere secondo il suo Spirito. Dice S. Agostino: «Quanto più conosci 

Dio, quanto più lo comprendi, tanto più sembra che Dio cresca in te»... 

L’uomo interiore progredisce in questa conoscenza e Dio sembra 

crescere in lui... 

...Imitare Gesù Cristo significa vivere secondo i suoi esempi. 

Vivremo secondo Dio, se vivremo secondo Gesù Cristo. Uno dei fini 

dell’Incarnazione è questo: il Figlio di Dio volle farsi nostra via e 

modello per arrivare al Paradiso. Per questo ci disse: «Imparate da me... 

vi ho dato l’esempio perché come mi avete visto operare, così facciate 

pure voi»... Per il nostro modo di ragionare, parlare, operare, chi ci vede 

e sente deve poter dire: ecco un secondo Cristo. 

   Amare più intensamente, confidare sempre, unirci più 

intimamente a Gesù Cristo: è il terzo fine dello studio del Maestro 

Divino. L’amore di Gesù Cristo per noi si conosce dai doni: Egli ci 

diede la Chiesa, i Sacramenti, l’Eucaristia, la vita sua; egli ci darà la 

beatitudine eterna. Amore richiede amore! E «chi non ama Gesù Cristo 

sia anatema» dice S. Paolo (1Cor 16,22). Gesù Cristo dev’essere amato 

come Dio e come Dio-Uomo: egli è infinitamente buono, bello, amabile. 

Gesù Cristo è tutto per la nostra vita soprannaturale: «La mia vita è 

Cristo» (Fil 1,21)... 

 
Preghiera di S. Bernardino da Siena 

Domenica – O mio amatissimo Signore Gesù, dammi grazia, 

affinché io ti possa amare. 

Lunedì – O mio amatissimo Signore Gesù, io voglio amarti, ma 

non posso senza di Te. 

Martedì – O mio Signore Gesù, accendimi del tuo amore. 



18 

 

Mercoledì – O dolce amor mio Gesù, infondimi una dolcezza 

soavissima di te, ed una umiltà profondissima, affinché possa, 

languendo, morire di amore per te. 

Giovedì – Possa, Signore Gesù, patire qualche cosa ad esempio del 

tuo amore verso di me. 

Venerdì – (Stando inginocchiato dinanzi ad un Crocifisso): Signore 

Gesù, per me crocifisso e inchiodato, vieni a vivere in me, affinché 

questi tuoi chiodi siano confitti anche in me, ed io desideri essere per te 

crocifisso. 

Sabato – O amatissimo mio Gesù, che riposasti il settimo giorno, 

quando vedrò la tua gloriosa faccia, fa’ che io, pellegrino, per la grazia 

della tua misericordia riposi in te con eterno gaudio. E così sia. 

 

Come sempre il Primo Maestro nelle sue meditazioni-riflessioni 

“punta in alto” e desidera che ogni Paolino e Paolina sia sempre più 

conforme a Gesù. È un percorso non sempre semplice, anzi talvolta 

impervio; ma don Alberione ci incoraggia a non desistere da questo 

progetto-proposito dandoci elementi e consigli utili racchiusi in tre 

parole chiave: conoscere Gesù, imitarlo, amarlo! 

In ultimo ci regala una bella preghiera di S. Bernardino da Siena, 

valida per ogni settimana. Ora tocca ad ognuno di noi vivere ed essere 

coinvolti nel nostro apostolato quotidiano, testimoniare e vivere nel 

mondo Colui che è Via, Verità e Vita. È quanto desidera ardentemente il 

nostro Fondatore. 
Teogabri 

  



19 

 

Visitiamo insieme lo STATUTO 

 

 

La consacrazione laicale 

L’Istituto San Gabriele Arcangelo, affiliato alla Società San Paolo, 

«eretto canonicamente dalla competente autorità della Chiesa» (can. 573 § 

2), adempie pienamente alle norme che qualificano la vita consacrata. Le 

quali pongono come requisito essenziale l’assunzione dei consigli 

evangelici di povertà, castità, obbedienza, intesi nel senso di: «dono divino 

che la Chiesa ha ricevuto dal suo Signore e che con la sua grazia conserva 

sempre» (LG, 43). La professione pubblica dei consigli evangelici, 

riconosciuti come tali dalla Chiesa, consente quindi di «conseguire la 

perfezione della carità nel servizio del Regno di Dio», per dedicarsi, «con 

nuovo e speciale titolo», all’edificazione della Chiesa, amando Dio sopra 

ogni cosa e preannunciando agli uomini la gloria celeste.  

La consacrazione laicale, mediante l’assunzione pubblica dei consigli 

evangelici, discende da una «speciale vocazione», operata dallo Spirito 

Santo a vantaggio di chi la professa e di tutta la Chiesa, a condizione che 

venga celebrata in un Istituto di legittima autorità, come appunto è l’Istituto 

paolino San Gabriele Arcangelo. Essa possiede una valenza propria, 

rispetto a quella battesimale, dal momento che le persone consacrate 

«ricevono una nuova e speciale consacrazione che, senza essere 

sacramentale, le impegna a far propria … la forma di vita praticata 

personalmente da Gesù e da lui proposta ai discepoli» (Vita consecrata, 

22c). Tale forma di vita consente di rendere presente Cristo casto, povero 

ed obbediente in questo tempo travagliato, «tenendo fisso lo sguardo sulla 

pace futura, la beatitudine definitiva che è presso Dio» (n. 33). La vita 

consacrata difatti è una vita beata, che deriva dalla donazione di tutta la 

persona al Signore Gesù ed alla Chiesa, nella consapevolezza di essere 

«tempio dello Spirito Santo» (1 Cor 4, 19-20), per manifestare al mondo «le 

imperscrutabili ricchezze di Cristo» (Ef 3, 8). E sono proprio le finalità 

associate a questa offerta gratuita di sé, in un rapporto di tipo sponsale con 

Dio, al quale apparteniamo e che dobbiamo glorificare nel nostro corpo, 

secondo le istruzioni paoline, ad esprimere il valore apostolico profondo 

dell’assunzione canonica dei voti di castità, povertà, obbedienza.  



20 

 

Ogni rapporto sponsale esprime la gioia dell’unione intima delle 

persone coinvolte. Tanto più quando tale rapporto, tramite lo Spirito Santo, 

viene stabilito con Dio e con il suo Corpo Mistico. Solo in questo caso, si 

può vivere la rinuncia ai beni ed ai desideri terreni come l’espressione di un 

piacere sempre in crescita, perché ordinato alla misura stessa dell’offerta di 

tutta la persona a Dio, nonostante si viva nel mondo e non nel seno di una 

comunità religiosa. La professione dei consigli evangelici, superando le 

esigenze proprie della persona, si manifesta come la migliore forma di 

adorazione di Dio, «in spirito e verità» (Gv 4, 24), in vista di un obiettivo 

unico e conclusivo: la formazione dell’uomo definitivo e perfetto, il Cristo 

in sé (Gal 4, 19). Tale è il fine ultimo dell’unione sponsale e mistica con 

Dio e con la Chiesa, che ogni persona consacrata deve accrescere e 

soddisfare, attuando il suo nuovo stato di vita ecclesiale, all’interno di un 

mondo insensibile alle dinamiche divine. La consapevolezza di tale 

elezione, frutto della rinuncia di quanto naturalmente sta più a cuore, è 

fonte di una gioia incomprensibile per molti, ma ben nota, per esempio, ad 

una madre che sente di avere concepito e di portare in sé il frutto 

meraviglioso dell’amore. Non avrebbe senso altrimenti la rinuncia 

all’appagamento della propria natura, se non in vista di un ben più 

gratificante concepimento interiore e personale, tuttavia diffusivo, come 

solo il bene lo è.  

La persona consacrata a Dio, quanto più è pervasa e santificata dallo 

Spirito Santo, tanto più è in grado di formare il corrispondente «corpo 

celeste» (2Cor 5, 2), ordinando l’uomo terreno all’immagine di Cristo. Il 

quale possiede effettivamente «il potere di sottomettere a lui tutte le cose e 

di trasformare il nostro misero corpo nel suo corpo glorioso» (Fil 3, 12). Se 

tutte le energie umane vengono finalizzate alla procreazione ed al 

trasmettere la vita, il distacco e la rinuncia dei beni di ordine terreno, 

mediante la professione dei consigli evangelici, consolida e trasfigura il 

dono della fecondità, dando ragione a quanto proclamato da Gesù Maestro, 

circa il farsi «eunuchi in vista del regno dei cieli» (Mt 19, 12). Tutte le 

energie, difatti, invece di essere ordinate secondo la natura, sono 

indirizzate, sursum ad Dominum, in alto al Signore, affinché si possa 

«essere rivestiti del nostro corpo celeste … perché ciò che è mortale venga 

assorbito dalla vita» (2 Cor 5, 2-4).  



21 

 

Il corpo terreno, difatti, nel corso della vita consacrata nel mondo, in 

virtù della valenza espressa dai consigli evangelici, come nella gestazione, 

si prepara a formare in sé, in misura della grazia ricevuta, «l’immagine 

dell’uomo celeste» (1 Cor 15, 49). Immagine che si completerà in ogni 

uomo, dopo la Risurrezione, con attributi per il momento soltanto 

comprensibili, in funzione delle «verità che formano il complesso 

dell’insegnamento della Chiesa, benché non definite» (DF, La Tradizione, 

p.53). È S. Tommaso d’Aquino che ci fornisce alcune indicazioni, circa le 

qualità che spetteranno al corpo glorioso, ossia: l’impassibilità, sottigliezza, 

agilità e splendore, (S. T., q. 82-85). Esse costituiscono il frutto della 

ricostituzione dell’uomo, ottenuta dal sacrificio redentivo di Cristo, in virtù 

del quale «il Padre ci ha messo in grado di partecipare alla sorte dei santi 

nella luce, liberandoci dal potere delle tenebre» (Col 1, 13).  

In tal senso, la mortificazione dell’uomo vecchio, dell’uomo carnale, 

destinato a perire, espressa concretamente mediante l’assunzione dei 

consigli evangelici, è ordinata all’immagine di Cristo che si determina, in 

vari gradi, nella persona consacrata, già in questa vita. Tale stato, difatti, 

propiziato dalla divina grazia, dipende dalla pratica continua dei voti di 

castità, povertà, obbedienza. Coloro che li professano all’interno del 

mondo, con meticolosa osservanza, si rendono segno efficace del comune 

progetto che forma di essi una specifica e penetrante unità carismatica. 

Difatti, la missione fondamentale di quanti sono stati chiamati a consacrarsi 

a Dio ed alla Chiesa, in forma secolare, è proprio quella di conservare e 

trasmettere, con tutto l’impegno possibile, il carisma originale conseguito 

dal Fondatore, il beato don Giacomo Alberione, quale enunciato, nella sua 

specificità, dallo Statuto dell’Istituto paolino San Gabriele Arcangelo, 

consolidandolo, irradiandolo nelle specifiche situazioni di vita, a gloria di 

Dio, per il bene dei fratelli. 

                                                             Giancarlo Infante 

  



22 

 

 

Comunicando tra noi… 

 

“Posso affermare di essere stato inondato di grazie…” 

 

Il 12 Maggio 2018, nel santuario Madonna Dell’Olmo a Thiene, giorno 

della memoria di San Loepoldo Mandic, santo cappuccino, alla fine della 

messa un frate ha distribuito un santino con l’Immagine del Santo, spiegando 

che era in corso una Petizione alla Conferenza Episcopale Italiana per 

nominare San Leopoldo “patrono dei malati di tumore”. Leggo la preghiera, 

che in realtà si suddivide in tre brevi preghiere (preghiera del malato, preghiera 

dei familiari, preghiera per gli operatori sanitari) e subito la faccio mia, 

pensando alle tante persone che conosco colpite dalla malattia.  

Quattro mesi più tardi mi veniva diagnosticato un Tumore maligno alla 

Prostata. 

Agli Esercizi di Ariccia 2018 con qualcuno avevo confidato quanto stavo 

vivendo, ma non avevo ancora la conferma della diagnosi perché aspettavo 

l’esito di altri esami. Il giorno 5 settembre mi viene consegnato il referto 

dell’esame Istologico che segnalava una situazione disastrosa e di lì ha avuto 

inizio la preparazione all’intervento eseguito il 30 ottobre 2018 all’ospedale di 

Santorso (VI), la nuova realtà ospedaliera che dista 10 Km da casa mia. 

Cosciente di ciò che stavo per affrontare e sorretto dalla preghiera di molte 

persone che sentivo vicine, sono riuscito a rimanere sereno nell’attesa, che è 

stata però logorante; nel frattempo tuttavia continuavo a pregare, a lavorare e 

ad offrire il mio servizio in chiesa.  

Il giorno prima dell’intervento ho consegnato al parroco l’agenda delle 

messe, le chiavi della chiesa e altri documenti che avevo della parrocchia. Ho 

fatto questo per sentirmi libero e spogliato di tutto.  

Dopo l’intervento un nuovo esame istologico rilevava che ancora 

qualcosa non andava. I medici mi inviano all’ospedale San Bortolo di Vicenza 

dove vengo affidato ad un medico radioterapista che decide di sottopormi ad 

un ciclo di 33 Radioterapie, ciclo confermato anche dall’oncologo. 

Il 2 maggio inizio il ciclo di Radioterapie. 

Ho vissuto momenti difficili nella preparazione delle sedute, ma alla fine 

sono riuscito a portare a termine tutte le 33 radioterapie programmate. 



23 

 

All’ospedale di Vicenza, nell’affrontare quotidianamente le tante 

difficoltà, ho sperimentato, man mano che passavano i giorni, che stavo 

vivendo come in famiglia per l’accoglienza e il servizio offerto al malato. 

Al mio saluto, oltre al mio grazie, ho lasciato un pensiero  scritto: 

 

“A tutti: Medici, Infermieri, Tecnici della Radioterapia, 

un grazie infinito per il vostro straordinario impegno giornaliero per la 

salute dei pazienti. In prima persona ho potuto toccare con mano la vostra 

professionalità e la vostra pazienza. 

Non mi è stato facile affrontare all’inizio le terapie ma non ho mai perso 

la volontà e non per mio merito ma per la vostra esortazione, quasi a scusarvi 

perché io non riuscivo a prepararmi bene. Non conosco i vostri nomi ma ho 

impresso i vostri volti che non dimenticherò”. 

 

Nel salutare ho lasciato la mia commozione e le mie lacrime. 

Nel trascorrere del tempo, in questo anno ho potuto sperimentare la 

preziosità della vita in tutti i suoi aspetti e il valore della salute, la presenza di 

tante persone nel momento del mio bisogno, la loro vicinanza, la loro 

generosità e disponibilità a restarmi vicino ora che ero io quel malato che di 

solito andavo ad incontrare e visitare. 

Il mio correre consueto si è trasformato in un riposo forzato a cui non ero 

abituato.  

Quante visite di persone ho ricevuto, la vicinanza dei famigliari, degli 

amici dell’Istituto di cui conservo i messaggi prima dell’intervento e durante le 

terapie. Non mi sono mai sentito solo perché sorretto dalla preghiera e 

dall’affetto di tanti. 

Il parroco don Massimo è stato molto caro, mi è stato vicino portandomi 

la Comunione e con lui si è instaurato un rapporto nuovo: io malato bisognoso 

di essere visitato e ascoltato ho trovato in lui un amico con cui costruire un 

nuovo rapporto che tanto desideravo e che continua anche ora. 

Tre sono i momenti che non posso dimenticare: 

Il 7 novembre, giorno in cui vengo dimesso dall’Ospedale dopo 

l’intervento, il parroco mi comunica che era morto don Attilio, un Padre 

Giuseppino del Murialdo, mia guida spirituale da 20 anni, morto nel sonno 

durante la notte; il 19 dicembre mia sorella suor Domenica, suora del 

Cottolengo, muore a Bra, Cuneo, e purtroppo non posso andare a vederla per 

l’ultima volta ma partecipare solo al suo funerale celebrato nella mia 



24 

 

Parrocchia; il 9 gennaio 2019 muore di infarto don Claudio, un sacerdote ex 

Salesiano che da 10 anni veniva in Parrocchia come collaboratore. Un grande 

amico diventato mio confessore. 

Dopo questi fatti ho avuto un attimo di smarrimento: Perché, Signore? 

Cosa vuoi da me? Perché questi lutti e proprio in questo momento della mia 

vita? 

Ho sentito forte la solitudine spirituale, la fragilità umana, l’abbandono.  

Ma il maestro Divino non mi ha lasciato tanto il tempo di pensare e 

cercare delle risposte, donandomi incontri di persone, di sacerdoti che hanno 

colmato le mie esigenze. 

Ringrazio e lodo il Signore per i benefici di questo anno! 

Ho meditato e fatto mie le parole di San Paolo nella seconda lettera ai 

Corinzi: “Ed egli mi ha detto: «Ti basta la mia grazia; la mia potenza infatti si 

manifesta pienamente nella debolezza…; quando sono debole, è allora che 

sono forte” (2Cor 12,9-10).                                  

In questi mesi posso affermare di essere stato inondato di grazie, di 

momenti che nella vita desideri tanto, e tutto ad un tratto ti accorgi che la 

sofferenza viene coperta da doni immaginabili. 

Non so cosa mi riserverà il mio futuro. Riporto quanto mi ha risposto il 

chirurgo che mi ha operato alla mia domanda di come mi vedeva. Ha aperto la 

finestra dello studio dove ci trovavamo invitandomi a guardare fuori e 

dicendomi: Vedi, Mario, anche oggi vediamo il cielo che è azzurro! Non ho 

più avuto bisogno di risposte.  

 

Ora sto abbastanza bene, ho tre mesi di attenta osservazione e poi si 

vedrà. Ho ripreso  il mio servizio in parrocchia e mi posso dire fortunato per il 

decorso della malattia che è stata occasione di sofferenze ma di tanti incontri di 

Grazia. L’aver vissuto in prima persona la malattia mi ha reso maggiormente 

sensibile nell’incontro settimanale con gli ammalati e anziani della parrocchia 

che raggiungo per portare loro la Comunione. E in questi mesi ho avuto la 

possibilità di ripensare alla mia vita dando un valore diverso ai miei vissuti e ai 

tanti rapporti umani che ho avuto la fortuna di vivere. Posso dirmi fortunato 

perché sono stato accompagnato e mai lasciato solo dai parenti ed amici che mi 

hanno aiutato a riprendere in mano con generosità la mia vita. A loro un grande 

grazie riconoscente! Un grazie particolare a Gianluca C. che più volte è venuto 



25 

 

a trovarmi per farmi compagnia e in lui sentivo la vicinanza della Famiglia 

Paolina. Tutto mi è stato di aiuto a rimanere sereno e con LUI il Maestro 

Divino e con Maria Regina degli Apostoli affronterò quanto è stato stabilito 

per me.  

Mario Barbieri 

 

 

Dal GREST al GRIN 

 

Anche quest’anno ha avuto grande successo il GREST (GRuppo EStivo) 

estivo Giovani Orizzonti giunto alla 11ª edizione.  

L’ iniziativa organizzata e promossa dall’Oratorio GIOVANI 

ORIZZONTI, in collaborazione con l’Istituto Suore della Sacra Famiglia di 

Piazza Armerina, è in piena sinergia con le realtà del territorio piazzese. 

Il GREST è un sostegno per le famiglie che, terminato il periodo 

scolastico, hanno la possibilità di affidare i figli ad un qualificato gruppo, che 

si trasforma in un vero punto di 

riferimento. Un appuntamento 

importante per i ragazzi, perché è 

un’occasione di servizio per 

crescere insieme e vivere il servizio 

nella Chiesa con i più piccoli, 

orientati verso il bene delle nuove 

generazioni. 

Già nel mese di maggio, il 

gruppo dei ragazzi e giovani sono 

stati impegnati in due attività 

significative. 

La prima con il corso annuale 

di formazione per animatori ed aiuto animatori in preparazione al grest estivo 

in collaborazione con gli insegnanti ed educatori specializzati nel settore, 

mentre sempre nel mese di maggio, in concomitanza, è stato avviato un 

programma e itinerario mariano che ha coinvolto non solo i giovani, ma anche 

le famiglie e le associazioni del territorio. 

Un momento forte che abbiamo vissuto è stato sabato 8 giugno, vigilia di 

Pentecoste, in occasione della festa di Maria Regina degli Apostoli. Uniti in 



26 

 

comunione di preghiera con 

la Famiglia Paolina, dove la 

statua di Maria realizzata 

dalle Pie Discepole, che è 

collocata all’interno della sala 

San Paolo nella libreria 

“Sacra Famiglia”, è stata 

trasferita nella piazzetta 

adiacente, dove si è svolto un 

momento di preghiera e 

nell’occasione i ragazzi e 

giovani hanno concluso l’ 

itinerario del corso animatori 

avviato nei precedenti incontri e dove nello stesso giorno hanno ricevuto il 

mandato animatori che ha dato inizio all’apertura delle iniziative estive. 

     Prossimo appuntamento, la tradizionale Festa Giovani Orizzonti dove, 

già a partire dai mesi di agosto e settembre, la nostra comunità festeggerà i 14 

anni di fondazione. 

Previsto anche un campo estivo per i ragazzi e giovani per poi avviarci 

verso l’ inizio della nuova stagione invernale dell’Oratorio con il GRIN 

(GRuppo INvernale), quando l’ Oratorio avvierà le attività e corsi previsti. 

Visto l’ incremento della comunità, con l’augurio di ritrovare luoghi più 

spaziosi per gli anni avvenire, desideriamo fin da ora ringraziare tutti coloro 

che già da tempo e da anni sostengono con la preghiera e la collaborazione 

attiva la nostra comunità Giovani Orizzonti. 

Davide Campione 

Resp. Oratorio Giovani Orizzonti 

  



27 

 

   Per il ritiro personale 
 

 

“IN RELIGIOSO ASCOLTO” DELLA PAROLA DI DIO 

(da appunti di don Giuliano Saredi, ssp) 

 

1.  Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 
 

Luca 10: 
38

Mentre erano in cammino, entrò in un villaggio e una donna, di nome Marta, 

lo ospitò. 
39

Ella aveva una sorella, di nome Maria, la quale, seduta ai piedi del 

Signore, ascoltava la sua parola. 
40

Marta invece era distolta per i molti servizi. Allora 

si fece avanti e disse: «Signore, non t’importa nulla che mia sorella mi abbia lasciata 

sola a servire? Dille dunque che mi aiuti». 
41

Ma il Signore le rispose: «Marta, Marta, 

tu ti affanni e ti agiti per molte cose, 
42

ma di una cosa sola c’è bisogno. Maria ha 

scelto la parte migliore, che non le sarà tolta». 

 

“La vita consacrata nasce dall’ascolto della Parola di Dio ed accoglie il 

Vangelo come sua norma di vita”. E la sequela di Cristo vissuta si viene a 

configurare come “una esegesi vivente della Parola di Dio” (cfr. VD 83). 

Siamo chiamati ad essere esperti della Parola nell’ascolto e nel praticarla. 

Purtroppo è realtà, spesso, il rischio già considerato e temuto da Don 

Alberione, che ammoniva: “L’abbondanza della parola di Dio non ci porti 

all’indifferenza e alla trascuratezza” (RSP, p. 53). 

Eppure questa Parola, se accolta con atteggiamento contemplativo e 

orante, di umiltà e di fede, anima il deserto dell’esistenza, dà un senso e una 

meta ai nostri passi incerti, fonda la nostra identità di credenti e crea in noi una 

amorosa consuetudine con i pensieri di Dio. 

La fede, per essere ardens et lucens e non venir meno, deve essere nutrita 

costantemente dalla Parola di Dio.  

 

1) Nella sacra liturgia la Parola di salvezza risuona con efficacia 

eccezionale.  

La sacra liturgia “è l’ambito privilegiato in cui Dio parla a noi nel presente 

della nostra vita, parla oggi al suo popolo, che ascolta e risponde. Ogni azione 

liturgica è per natura sua intrisa di sacra Scrittura” (VD 52). 

La liturgia, infatti, si nutre abbondantemente alla mensa della parola di 

Dio: dalla Bibbia, infatti, sono prese le letture e i salmi; alla Scrittura si 



28 

 

ispirano gli inni, le preghiere, le acclamazioni e le invocazioni; essa, infine, 

spiega e dà significato all’azione liturgica [da essa prendono significato le 

azioni e i simboli liturgici] (SC 24; cf VD 52).  

Ogni azione liturgica è veramente un dialogo ininterrotto tra la Parola, il 

Signore Gesù, e l’uomo chiamato ad essere una eco vivente di essa; è il 

“luogo” dove il Figlio stesso narra il Padre e apre ai credenti la via alla 

comunione con il Dio che nessuno ha mai visto (cfr. Gv 1,18); è l’incontro 

salvifico del Padre del cielo che  amorevolmente viene a conversare con i suoi 

figli per renderli partecipi dell’eterno canto di lode che il Verbo incarnato ha 

introdotto in questo esilio terrestre (cfr. SC 83).  

La struttura dialogica della sacra liturgia esprime la vita stessa della 

Chiesa: l’assemblea liturgica viene radunata anzitutto per ascoltare la Parola, 

Cristo Signore, e per unirsi a Lui, guidata dal suo Spirito, nella lode e nella 

supplica al Padre.  

Perciò, quando la parola della Scrittura risuona nelle celebrazioni 

liturgiche costituisce uno dei modi della reale, misteriosa, indefettibile 

presenza di Cristo tra i suoi: “sempre presente nella sua Chiesa, e in modo 

speciale nelle azioni liturgiche… È presente nella sua Parola, giacché è lui che 

parla quando nella Chiesa si legge la sacra Scrittura” (cf SC 7).    

 

2) Il posto speciale della Parola di Dio nella santa Messa: Liturgia 

della Parola.   

«La Parola è il luogo normativo e fontale in cui si offre a noi la rivelazione 

di Dio: perciò è anzitutto nell’ascolto perseverante di essa che la storia di Dio 

irrompe nel nostro “oggi” per farne un “oggi” di salvezza» (B. Forte, Gesù di 

Nazaret, storia di Dio, Dio della Storia, p. 318). 

 

a) Il primato di Dio e il “religioso ascolto” della comunità.  

Lc 4,20: “Gli occhi di tutti nella sinagoga [di Nazaret] stavano fissi sopra 

di lui… Oggi si è compiuta questa Scrittura”. 

Nella liturgia della Parola è Dio che ci viene incontro, è lui che incomincia 

a parlare. Perciò intorno all’altare siamo una comunità in ascolto del nostro 

Dio che “qui-adesso” ci parla. 

Tutti convergiamo nell’ascolto dell’unica Parola: quella di Dio. Parola 

viva ed efficace; parola che giudica e salva, parola che sfugge a compromessi 

perché è veritiera e fedele (cfr. Eb 4,12-13).  

 

 



29 

 

b) La Parola di Dio edifica la comunità.  

Ne 8,1-12: solenne lettura del libro della Torà.  

La liturgia della Parola è un momento di fondamentale importanza per 

l’edificazione della comunità; infatti la Parola proclamata, avendo come 

destinataria l’intera assemblea, è per essa fonte di comunione e vincolo di unità 

in base alla fede che la anima; crea unione di pensieri e di sentimenti; forma 

unità di intenti e provoca all’azione. La Parola, assicurandoci il contatto vivo e 

immediato con Cristo, Parola vivente del Padre, ci consegna ogni risvolto 

dell’esistenza in una luce nuova e vera; ci dice come l’amore del Padre ha 

raggiunto in Cristo le varie situazioni umane, le ha purificate dal di dentro e 

illuminate, le ha rese vere e le ha aperte a nuove e insospettate possibilità.  

Pertanto, mentre noi incontriamo questa Parola, incontriamo noi stessi, il 

nostro passato, il nostro futuro, i nostri fratelli. Impariamo a costruire una 

comunità che trova un posto, un senso, un messaggio di speranza per ogni 

uomo e per ogni situazione umana. La Parola ascoltata e accolta, la sua energia 

trasformante, diviene come il cemento della comunità: rafforza l’accoglienza e 

il perdono vicendevole; prospetta nuove possibilità di bene alla comunità e ai 

singoli secondo la vocazione personale; innesca un costante confronto con la 

vita, rivelando la forza di conversione che le è propria.  

A Dio che ha parlato, la comunità risponde (cfr. assemblea di Sichem, Gs 

24,1ss)… L’accoglimento della Parola di Dio ci rende una comunità 

autenticamente cristiana. Plasmati dalla Parola, con la grazia dello Spirito, 

impariamo a “leggere” e giudicare tutto alla luce del mistero di Dio rivelato in 

Cristo: “Noi abbiamo la mente di Cristo” (1Cor 2,16); diamo permanentemente 

la preferenza al pensiero di Cristo. 

 

c) La Parola di Dio favorisce la diversità dei carismi.  

“L’azione dello stesso Spirito Santo… a ciascuno suggerisce nel cuore 

tutto ciò che nella proclamazione della parola di Dio viene detto per l’intera 

assemblea dei fedeli, e mentre rinsalda l’unità di tutti, favorisce anche la 

diversità dei carismi e ne valorizza la molteplice azione” (VD 52).  

Mc 4,1-8: seme lungo la strada, fra i sassi, tra le spine, sulla terra buona.  

Comunità tesa all’ascolto dell’unica Parola, ma caratterizzata dalla 

singolarità dei credenti che la formano. La Parola cade sul terreno proprio di 

ciascuno; gli parla secondo l’intensità della sua fede, secondo la sua vocazione, 

secondo la sua recettività di mente e disponibilità di cuore.  

La parabola evidenzia il grado e la qualità dell’ascolto.  



30 

 

“La Chiesa non vive di se stessa ma del Vangelo e dal Vangelo sempre e 

nuovamente trae orientamento per il suo cammino. È una annotazione che ogni 

cristiano deve raccogliere ed applicare a se stesso: solo chi si pone innanzitutto 

in ascolto della Parola può poi diventarne annunciatore” (VD 51). 

* * * 

PAPA FRANCESCO, Evangelii gaudium.             

152. Esiste una modalità concreta per ascoltare quello che il Signore vuole 

dirci nella sua Parola e per lasciarci trasformare dal suo Spirito. È ciò che 

chiamiamo “lectio divina”. Consiste nella lettura della Parola di Dio all’interno 

di un momento di preghiera per permetterle di illuminarci e rinnovarci…  

153. Alla presenza di Dio, in una lettura calma del testo, è bene 

domandare, per esempio: «Signore, che cosa dice a me questo testo? Che cosa 

vuoi cambiare della mia vita con questo messaggio? Che cosa mi dà fastidio in 

questo testo? Perché questo non mi interessa?», oppure: «Che cosa mi piace, 

che cosa mi stimola in questa Parola? Che cosa mi attrae? Perché mi attrae?». 

Quando si cerca di ascoltare il Signore è normale avere tentazioni. Una di esse 

è semplicemente sentirsi infastidito o oppresso, e chiudersi; altra tentazione 

molto comune è iniziare a pensare quello che il testo dice agli altri, per evitare 

di applicarlo alla propria vita. Accade anche che uno inizia a cercare scuse che 

gli permettano di annacquare il messaggio specifico di un testo. Altre volte 

riteniamo che Dio esiga da noi una decisione troppo grande, che non siamo 

ancora in condizione di prendere. Questo porta molte persone a perdere la gioia 

dell’incontro con la Parola, ma questo vorrebbe dire dimenticare che nessuno è 

più paziente di Dio Padre, che nessuno comprende e sa aspettare come Lui. 

Egli invita sempre a fare un passo in più, ma non esige una risposta completa 

se ancora non abbiamo percorso il cammino che la rende possibile. 

Semplicemente desidera che guardiamo con sincerità alla nostra esistenza e la 

presentiamo senza finzioni ai suoi occhi, che siamo disposti a continuare a 

crescere, e che domandiamo a Lui ciò che ancora non riusciamo ad ottenere. 

 

 

2..Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Una domanda salutare: dopo l’ascolto della Parola, mi capita di poter 

dire, come i due di Emmaus: “Non ci ardeva forse il cuore nel petto mentre egli 

[Gesù, viandante non riconosciuto] conversava con noi lungo il cammino, 

quando ci spiegava le Scritture?” (Lc 24,32).  



31 

 

Il mio ascolto della Parola è tale da creare in me una capacità di ascolto 

prima del Signore stesso e poi dei fratelli/sorelle con cui vivo? 

Mi sento aiutato, come sottolinea il Papa, a guardare “con sincerità alla 

mia esistenza”, presentandola “senza finzioni” allo sguardo del Padre celeste? 

 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

Prego fervorosamente Gesù come mi guida l’amato Fondatore: 

«Concedimi la grazia di custodire il tuo Vangelo con venerazione, di 

ascoltarlo e leggerlo secondo lo spirito della Chiesa e diffonderlo con 

l’amore con cui tu lo hai predicato. Che esso sia conosciuto, onorato, 

accolto da tutti! Che il mondo conformi ad esso la vita, le leggi, i costumi, 

le dottrine! Che il fuoco da te portato sopra la terra tutti accenda, illumini, 

riscaldi» (Libro delle preghiere, p.137). 

 

  



32 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Sergio C. (4 sett.);  Antonio E.  (10 sett.);  GianCarlo I. (14 ott.); Giovanni 

T. (14 ott.). 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Giuseppe Frumento (2/10);  Fabrizio Vecchi (16/10). 

 

Intenzione per il mese di settembre: 

“Padre nostro che sei nei Cieli, io ti offro con tutti i sacerdoti Gesù-Ostia e 

me stesso: perché ovunque si formi un clima familiare, religioso, sociale, 

adatto allo sviluppo e alla corrispondenza delle vocazioni” (Preghiere pag. 44, 

da Agenda paolina 2019). 

 

Intenzione per il mese di Ottobre: 

“Padre nostro che sei nei cieli, io ti offro con tutti i sacerdoti Gesù-Ostia e 

me stesso: perché si segua Gesù Maestro, Via, Verità e Vita nell’orientamento 

e formazione delle vocazioni”. (Preghiere pag. 44, da Agenda paolina 2019). 

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua 

luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 
 

 

IBAN Banca Prossima (per eventuali offerte o bonifici a scopo promozionale, 

vocazionale, sostegno all’Istituto)      IT41U0335901600100000159948. 

 

 


