
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 

 

 

MAGGIO - GIUGNO 2020 

 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 



2 

 

 

Indice 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

Visitiamo insieme lo STATUTO 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

11 

14 

16 

18 

24 

27 

32 

 

 

 

 

 

 
ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 

sui Gabrielini:  

www.sangabrielarcangelo.org  
 

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e 

dei Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 
Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del 

Delegato dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come 

persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 1995. 

http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/


3 

 

 

Lettera del Delegato 

 

 

Carissimi amici Gabrielini, 

entriamo nel mese di maggio. Quest’anno siamo chiamati a vivere questo 

periodo in un modo del tutto imprevisto e inatteso, a motivo della pandemia 

che ha colpito il mondo intero. Ma non perdiamo la fiducia in Dio e in Maria! 

La pietà popolare, è noto, ha legato il mese di maggio a Maria, tanto che 

dire “mese di maggio” equivale a dire “mese di Maria”. E non c’è luogo di 

culto in cui non si moltiplichino in questo mese prediche, funzioni, preghiere, 

“fioretti”, lodi che mostrano l’universalità dell’amore e della fiducia in Ma-

ria. Il tutto allietato da colori, profumi e fiori che sbocciano ovunque: è la na-

tura stessa che sembra gioire per questa Madre, lodata e benedetta… 

Evocare la “pietà popolare” non equivale a dire devozione emotiva o so-

lo sentimentale, tanto meno “devozionismo”. Molto opportunamente papa 

Francesco, nella Evangelii gaudium (n.123) precisa: «Nella pietà popolare si 

può cogliere la modalità in cui la fede ricevuta si è incarnata in una cultura e 

continua a trasmettersi. In alcuni momenti guardata con sfiducia, è stata og-

getto di rivalutazione nei decenni posteriori al Concilio. È stato Paolo VI nella 

sua Esortazione apostolica EVANGELII NUNTIANDI a dare un impulso decisivo 

in tal senso. Egli vi spiega che la pietà popolare “manifesta una sete di Dio 

che solo i semplici e i poveri possono conoscere” e che “rende capaci di gene-

rosità e di sacrificio fino all’eroismo, quando si tratta di manifestare la fe-

de…”». 

Sotto l’aspetto liturgico, poi, il mese di maggio coincide quasi sempre con 

la preparazione alla solennità della Pentecoste. Come non ricordare quanto ci 

suggerisce il 3° punto della coroncina del sabato, quando precisa che Maria 

sedette “maestra, conforto e Madre degli apostoli nel cenacolo, per invocare ed 

accogliere il divin Paraclito, lo Spirito con i sette doni, amore del Padre e del 

Figlio, rinnovatore degli apostoli…”? Il ruolo, quindi, che Maria svolge più vo-

lentieri è invocare per noi e anche accogliere in noi la presenza dello Spirito. 

Meraviglioso davvero! 

Il mese di giugno è, per la Famiglia Paolina, il mese dedicato a san 

Paolo. Commentava il nostro amato Fondatore: «Una grande grazia ci ha fat-

to il Signore nel darci per Padre, Maestro, Modello, Amico, Protettore San 

Paolo. Egli è un miracolo di dottrina, un prodigio di zelo, un eroe in ogni vir-



4 

 

tù. Egli fu convertito per un favore straordinario, egli ha lavorato più di tutti 

gli altri Apostoli, egli ha illuminato il mondo con lo splendore della sua dottri-

na e dei suoi esempi…». 

Guidati, pertanto, dalla nostra Madre Maria, Regina degli Apostoli, e da 

san Paolo, continuiamo nella riflessione che ci propone don Alberione, sempre 

nella sezione MEZZI DI GRAZIA. 

 

Dopo aver presentato, in maniera sintetica, i sacramenti della Riconcilia-

zione e dell’Eucaristia, e aver fatto cenno ai vari metodi con i quali viverli, don 

Alberione si sofferma esplicitamente a suggerire il metodo verità-via-vita, al 

quale aveva accennato precedentemente, precisando che “lo si indica partico-

larmente”. 

1. Molti sono i metodi insegnati, fra cui più spesso quello dei quattro fini, 

delle orazioni comuni, ecc. Fra essi: quello che onora Gesù Maestro Verità, 

Via, Vita, lo si indica particolarmente. Si divide l’ora in tre spazi. 

2. Importante perché gradito al Divin Maestro che pare avercelo insegnato 

con dichiararci: «Io sono la verità, via, vita». Conforme a natura perché noi 

abbiamo intelligenza, volontà, cuore. Realizza a poco a poco nell’anima 

«amare il Signore, con la mente, con le forze, con il cuore». Aiuta assai lo 

studioso ad essere completo; utilizza tutto: studio, mezzi di grazia, doni natu-

rali. È specialmente buono per il Paolino. 

3. a) Io sono la verità: si riassume tutto ciò che si sa di studio, di istruzione 

religiosa, di Bibbia e si riferisce in lode e ringraziamento al Divin Maestro. b) 

Io sono la via: si meditano tutte le virtù evangeliche: teologali, morali, ecc. 

praticate da Gesù Cristo e si paragona la nostra con la vita di Gesù Cristo con 

lungo esame di coscienza per conchiudere con il dolore e la lode a Gesù Cristo. 

c) Io sono la vita: Gesù Cristo è grazia: e perciò si prega per i bisogni spiritua-

li, naturali, per il prossimo, tutto il mondo, non dimenticando l’intercessione 

della Santissima Vergine, degli Angeli, dei Santi. 

Fino al periodo della stesura del Donec formetur Christus in vobis, per 

convenzione l’anno 1930, nella Famiglia Paolina era piuttosto utilizzato il me-

todo dei quattro fini propugnato da san Pier Giuliano Eymard – adorare, rin-

graziare, propiziare, intercedere –. A tale metodo il Fondatore stesso si mostra-

va particolarmente affezionato. Ma in questo periodo storico, anno 1930, don 

Alberione passa decisamente ad inculcare il metodo “che onora Gesù Maestro 

Verità, Via, Vita”. 



5 

 

Impressiona l’ampio elenco dei motivi che secondo il Fondatore fanno 

prediligere questo metodo: 

 è gradito al Divin Maestro, che si è autodefinito Verità, Via e Vita; 

 è conforme a natura perché noi abbiamo intelligenza, volontà, cuore;  

 realizza a poco a poco nell’anima “amare il Signore, con la mente, con le 

forze, con il cuore”;  

 aiuta assai lo studioso ad essere completo;  

 utilizza tutto: studio, mezzi di grazia, doni naturali;  

 è specialmente buono per il Paolino. 

Da notare che, anche se spesso il Fondatore ricorre alla dizione abituale di 

metodo “via, verità e vita”, rigorosamente parlando l’ordine è “verità-via-vita”, 

come risulta chiaramente dall’esemplificazione proposta nel nostro testo del 

DF. Si incomincia con la verità, richiamando la Parola di Gesù nel vangelo, le 

verità cui credere, quanto si è imparato; poi si passa alla via, sostando su Gesù-

modello di tutte le virtù e confrontandoci con Lui; per poi arrivare alla vita, in 

un incontro personale con Gesù-Vita e grazia, in clima di preghiera vitale.  

Cari amici, qual è la prima risonanza che provoca in noi questo orienta-

mento del Fondatore? Il metodo paolino verità-via-vita, per mente-volontà-

cuore, è ormai assimilato da tutti? All’inizio del nostro cammino spirituale-

apostolico esso può sembrare un qualcosa che limita la spontaneità e anche un 

po’ difficile da applicare. Ma poi, con l’assidua pratica quotidiana, lo si sco-

pre sempre più accostabile, anche semplice, fino a diventare qualcosa di spon-

taneo, connaturale come è il nostro respiro… Provare per credere! 

A tutti l’augurio affettuoso di valorizzare al meglio questo periodo ma-

riano e paolino, con abbondanza dei doni dello Spirito Santo su ognuno di voi. 

Con affetto sincero. 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 



6 

 

 

Spunti biblici  

 

Vogliamo continuare a lasciarci illuminare dalle seguenti, profonde conside-

razioni, che ci aiuteranno a conoscere e a riflettere insieme sulla figura di 

GIUSEPPE L’EBREO, come è evidenziata nell’ultima parte del libro della Genesi 

(cc. 37ss.). 

 

 

«DIO MI HA MANDATO AVANTI A VOI» 

Gn 45,1  –  47,12 
 

 

Il capitolo si apre in 

modo solenne con l’ “alto 

grido di pianto” di Giu-

seppe che rimbomba in 

tutto l’Egitto. Giuseppe ri-

pete quattro volte: «Dio 

mi ha mandato qui prima 

di voi per conservarvi la 

vita». Una lettura salvifica 

che non deresponsabilizza 

chi ha commesso il male 

(Giuseppe ha messo in at-

to questo cammino di purificazione per i fratelli), ma che ci assicura che Dio è 

sempre il protagonista della storia. In questo modo Giuseppe non scrive solo 

una storia, ma la “storia di salvezza”; gli eventi non si ricordano semplicemen-

te; di essi si fa memoria. Occorre riflettere sulla differenza sostanziale tra “ri-

cordo” e “memoria”. Quindi, la “storia della salvezza” ha come protagonista 

principale Dio e come soggetto operativo la creatura; l’elemento persistente è 

lo scontro tra la potenza di Dio e l’impotenza dell’uomo, tra la fedeltà assoluta 

di Dio e le infedeltà ricorrenti dell’uomo. È la “duplice storia” raccontata da 

don Alberione.  
 

A) Giuseppe, dopo baci e abbracci, ordina ai fratelli di ritornare a Ebron 

per comunicare al padre la notizia, ma li richiama all’impegno di non infrange-



7 

 

re più la fraternità: «Durante il viaggio non litigate» (45,24). Non v’era più bi-

sogno di trovar un capro espiatorio, incolpare o l’uno o l’altro, trovarsi a discu-

tere su quello che uno aveva suggerito e gli altri non avevano accolto, e così 

via. Ormai la riconciliazione era avvenuta attraverso la dura pedagogia messa 

in atto da Giuseppe.  

Pertanto, a chi tocca riprendere questo “cammino di fraternità”?  Al v. 7, 

dopo che Giuseppe ripete «Dio mi ha mandato qui prima di voi», ne dice la ra-

gione: «…per la vostra sopravvivenza». La bibbia “Emmaus” traduce: 

«…perché sia conservato per voi un resto». Il “resto” non è un gruppo di privi-

legiati, di fortunati scelti da Dio escludendo tutti gli altri; sono, invece, persone 

che in tempi calamitosi e rovinosi come l’attuale, si pongono in ascolto di Dio 

per ricostruire ciò che l’uomo ha distrutto del suo rapporto con Dio. Il “resto” 

non solo ha, ma è una parola di speranza; e chi ne fa parte accetta di operare a 

beneficio di tutti per una vita rinnovata. Quindi, tutti devono essere “piccolo 

resto”, che non significa piccolo di numero, ma un resto di piccoli – nel VT 

detti “anawim” – che confidano unicamente nel Signore.  

B) Quali tappe deve percorrere il Piccolo Resto? Precede questo itinerario 

l’ “alto grido di pianto” di Giuseppe. Il testo afferma che «alzò la voce pian-

gendo in modo che tutti gli Egiziani lo sentirono…» (45,2). “Alzò la voce”! Vi 

era bisogno di alzare la voce? Si può piangere sommessamente, senza la teatra-

lità del gridare il proprio pianto (confrontiamolo con il grido di Gesù in Gv 

7,37-38). Giuseppe grida, perché sa di dover portare i fratelli, non a una rivela-

zione (questa è propria di Gesù), ma di certo a una comprensione più profonda 

dell’esigenza di riscoprire la paternità per poter vivere la fraternità, del sentirsi 

figli per accogliersi come fratelli. Ecco le tappe: 
 

1) «Dio mi ha mandato qui prima di voi». Il “resto” si impegna ad una let-

tura sapienziale della propria storia. È convinto che nulla è affidato al caso, ma 

che tutto è grazia. Quattro volte Giuseppe afferma: «Dio mi ha mandato 

avanti a voi!». Leggere attentamente 45,4-8. 

Non nega la responsabilità dei fratelli: «Voi mi avete venduto per 

l’Egitto», ma non può più concepire alcuna vendetta quando intuisce l’agire di 

Dio che fa concorrere tutto al bene. Se Giuseppe avesse agito per vendicarsi, 

avrebbe vanificato il progetto di Dio (cf anche Gn 50,16-21). Nelle parole di 

Giuseppe non intravediamo forse il discorso che farà Gesù ai due discepoli di 

Emmaus? Era necessario che tutto questo avvenisse!... Quindi, c’è un disegno 

provvidenziale (cf Lc 24 ,25-26). 



8 

 

Quale lezione per noi che, a fronte di certi fatti vissuti in questi ultimi 

tempi e di certe decisioni imposte dalla situazione, ci siamo chiusi in una lettu-

ra unicamente orizzontale, incapaci di alzare lo sguardo! Le conseguenze non 

possono che essere drammatiche. Occorre un deciso recupero di questa lettura 

di fede. Dio ce lo conceda per non rendere inutile la nostra storia della salvez-

za, ma soprattutto per non emarginarci da quel “resto” che Dio vuole ricostitui-

re.  

 

2) «È ancora vivo mio padre?». Ecco la prima domanda che rivolge ai fra-

telli. Al “resto” urge rivivere il palpito della paternità. La fraternità è possibile 

ed è duratura solo se affonda in un’esperienza forte della paternità: fratelli per-

ché figli dello stesso padre. È il passaggio più importante per vivere la fraterni-

tà: la riscoperta della paternità. Sentirsi fratelli perché figli di uno stesso pa-

dre. Non si può rifiutare il fratello, pena il rifiuto del padre. Gesù dirà: «Chi 

odia me, odia il Padre celeste» (Gv 15,23). Rileggi i cc. 45-47 sottolineando e 

contando quante volte ricorre la parola “padre”. Non è solo in questione il fat-

to di essere fratelli, ma la verità di vivere da figli, perché tutti abbiamo uno 

stesso padre. Quindi,  siamo tutti figli di uno stesso padre.  

 

 Anzitutto del Padre del cielo. Saremo uniti come Chiesa, come comunità di 

consacrati non perché abbiamo la stessa regola o facciamo lo stesso lavoro, 

ma perché teniamo viva la coscienza di avere un Padre comune. Scrive 

Rupnik: «Si preferisce non sottolineare troppo che abbiamo un unico Padre 

perché le conseguenze rischiano di essere tragiche: dobbiamo considerare 

l’altro come fratello! Invece se abbiamo molti “padri”, non dobbiamo pre-

occuparci dell’altro. Il paradigma politeistico: Diversi dèi, diversi figli: se 

tu crepi, pazienza, non mi riguarda. Un egoismo giustificato. Avere un pa-

dre unico è un’eredità troppo pesante!». 

 Questo riferimento al Padre celeste è possibile se accettiamo il “padre per 

vocazione” che il “Padre unico per natura” ci ha dato: don Alberione. Lui è 

l’unico padre per tutta la Famiglia Paolina. Se ne creiamo altri o insistiamo 

unicamente sulla necessità della fraternità, perderemo un po’ alla volta la 

radice profonda della nostra unità, il fondamento della nostra fraternità. 

Quante volte nel “Diario” il Giaccardo usa l’espressione “il caro Padre”; e 

vi ricorre sia quando vive la sua tenerezza come quando sperimenta la sua 

durezza.  

 



9 

 

3) «Io sono Giuseppe che voi avete venduto…». La lettura salvifica di 

un’ingiustizia non autorizza chi l’ha commessa a sentirsi a posto. Le parole di 

Giuseppe sono umili da una parte («Io sono Giuseppe… ») ma vere dall’altra 

(«…che voi avete venduto»). Il “resto” riconosce il proprio peccato e accetta 

l’umiliazione di doverlo confessare e la responsabilità di doverlo riparare. Lo 

hanno già confessato al fratello, ora lo devono confessare anche al padre. Qua-

le la reazione di Giacobbe? La intuiamo dall’espressione del testo: «Ma il suo 

cuore rimase freddo, perché non poteva credere loro» (45,26). Quindi, non solo 

non poteva credere che Giuseppe fosse vivo, ma che i suoi figli l’avessero 

combinata così grossa, azione di certo più grave per Giacobbe della strage che 

Simeone e Levi avevano compiuto a Sichem. Anche quel “basta” (45,28) dice 

tanto. Rivela lo sforzo di nascondere l’amarezza del cuore. 

Come Giacobbe riesce a perdonare i suoi figli? Giunto a Bersabea, speri-

menta un altro intervento dall’alto (Gn 46,1-4). È la terza notte di luce. Nella 

notte di Betel (Gn 28,10-22) riceve la promessa dell’ «Io sono con te»; nella 

notte di Penuel, al guado del fiume Jabbok (Gn 32,23-33), lottando con Dio ri-

ceve il nome nuovo: «Tu ti chiamerai Israele». Ora Dio gli appare a Bersabea. 

Perché in quel luogo? È la città dove è nato; lì sa che nel seno della madre con-

tendeva ad Esaù la primogenitura, ma soprattutto sa che è il luogo dove ha fro-

dato il fratello in modo grave, tanto che Esaù lo voleva uccidere. In questo con-

testo non riesce più a condannare i figli; anche lui, carpendo la benedizione a 

Esaù, aveva offeso il padre Isacco. Lì trova, perciò, la forza di perdonare. 

 

C) L’abbraccio e il bacio. Questi due gesti sono preceduti e seguiti da un impe-

rativo e da un dono, su cui è importante riflettere per capire il valore del-

l’abbraccio e del bacio. 

 

 Il gesto che precede è l’invito: «Per favore, avvicinatevi a me!» (45,4). 

Giuseppe elimina ogni distanza tra sé e i fratelli. Non ha più di fronte dei 

nemici da allontanare e punire, ma dei fratelli. 

 Il gesto che segue è il dono della tunica per ciascuno. Ritorna la simbolo-

gia del vestito, quindi dell’unità pur nella diversità; difatti a Beniamino 

dona ben “cinque mute di abiti”. I fratelli, di fronte alla preferenza, non si 

lasciano più travolgere dalla gelosia. Accettano finalmente la diversità co-

me dono di Dio. 

 



10 

 

L’abbraccio e il bacio: due gesti che ci richiamano la parabola lucana 

dell’amore misericordioso del Padre e nello stesso tempo dicono tutta la novità 

della nostra fede. Luca così scrive: «Era ancora lontano dalla casa paterna, 

quando suo padre lo vide e, commosso, gli corse incontro. Lo abbracciò e lo 

baciò» (Lc 15,20). Giuseppe abbraccia e bacia i suoi fratelli, perché proietta in 

loro l’immagine del padre.  

Per questo, il bacio e l’abbraccio nella comunità cristiana acquisiscono un 

valore incalcolabile. Paolo invita i corinzi a salutarsi vicendevolmente “con un 

fraterno abbraccio” (1Cor 16,20; 2Cor 13,12), i tessalonicesi a salutare i fratelli 

“con un bacio santo” (1Ts 5,26); Pietro invita la comunità a scambiarsi il “ba-

cio di carità” (1Pt 5,14). Il significato è stupefacente: i fratelli si abbracciano e 

si baciano perché sanno di abbracciare e baciare il Padre del cielo, di cui tutti 

sono immagine. 

Venanzio Floriano 



11 

 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

Tutti noi abbiamo letto – per intero o in parte – 

la recente Lettera apostolica GAUDETE ET EXSULTATE 

che Papa Francesco ha donato alla Chiesa, per ricor-

dare che siamo “chiamati alla santità nel mondo con-

temporaneo”. 

Ma basta una sola lettura per assimilare bene il 

contenuto di un Documento tanto importante?  

Accogliamo quindi con gratitudine questi contri-

buti che l’amico Matteo Torricelli ci regala, allo sco-

po di aiutarci ad entrare meglio nel testo e nello spiri-

to di questa bella e ricca Lettera  del Papa. 

 

 

Quali strumenti uso per seguire il Signore? 
 

Siamo arrivati alla lettura dell’ultimo capitolo dell’esortazione aposto-

lica Gaudete et Exsultate, dedicato al combattimento, alla vigilanza e al di-

scernimento, tratti tipici della vita cristiana. In particolare, il capitolo si apre 

con una frase che sul mio libro ho sottolineato più volte per imprimerla be-

ne nella mia mente: parlando del coraggio necessario per resistere alle ten-

tazioni e annunciare il Vangelo, Papa Francesco scrive: “Questa lotta è 

molto bella” (n. 158). Se ci pensiamo, l’aggettivo “bello” non è così strano 

abbinato alla lotta che ciascun essere umano vive nella quotidianità: c’è 

tanta fatica nel lavoro, nella famiglia, nell’impegnarsi per raggiungere i 

propri obiettivi, nel rimanere fedeli alle proprie scelte; ma ci sono anche le 

grandi e profonde soddisfazioni che rendono la fatica – appunto – bella. 

Papa Francesco continua – sempre al n. 158: “Questa lotta è molto bella, 

perché ci permette di fare festa ogni volta che il Signore vince nella nostra 

vita”. Questa potrebbe essere una chiave di lettura dell’intero capitolo, se 

non dell’intera esortazione apostolica: l’obiettivo delle nostre fatiche quoti-

diane è lasciare che sia il Signore ad abitare la nostra vita e permettergli di 



12 

 

vincere; quando ciò accade, è motivo di gioia. Se accade sempre, saremo 

sempre nella gioia della sua presenza. 

Nei primi paragrafi di questo capitolo, Papa Francesco ci mette in 

guardia dalla tentazione più grande: considerare il Maligno come “un mito, 

una rappresentazione, un simbolo, una figura o un’idea” (n. 161). Se fa-

cessimo così, abbasseremmo la guardia e gli lasceremmo via libera, non 

tanto a possederci, ma ad avvelenarci il cuore con l’odio, la tristezza, 

l’invidia e i vizi. Gli permetteremmo di tenerci lontani dal Signore e dalla 

sua Parola. Il vero pericolo non è costituito da una sola caduta, dalla quale 

la misericordia di Dio Padre ci permette di rialzarci. Il vero pericolo è la 

corruzione spirituale che ci fa accontentare della mediocrità, ci fa stare in 

un torpore spirituale, in cui si smette di lottare e di camminare, e nella co-

modità in cui siamo immersi piano piano tutto diventa lecito, annullando di 

fatto la capacità di discernimento tra il bene e il male, tra Dio e il Maligno, 

tra la libertà di andare e la schiavitù dell’immobilità. 

Proprio di discernimento si parla nell’ultima parte del documento. Es-

so è definito innanzitutto “un dono che bisogna chiedere” allo Spirito San-

to (n. 166) e coltivare con fiducia: preghiera, riflessione, lettura, direzione 

spirituale sono i mezzi suggeriti per tenere vivo il discernimento. Oggi più 

che mai si rende necessario: “La vita attuale offre enormi possibilità di 

azione e di distrazione e il mondo le presenta come se fossero tutte valide e 

buone” (n. 167). Quindi non si intende solo il discernimento in occasioni 

particolari, quando compaiono situazioni di novità nella vita, quando dob-

biamo fare una scelta importante come la scelta vocazionale o decidere se 

accettare una nuova offerta di lavoro. Il discernimento ci serve sempre: “è 

uno strumento di lotta per seguire meglio il Signore” (n. 169).  

Facciamo però attenzione a non spiritualizzare eccessivamente il di-

scernimento: è un dono dello Spirito che fa uso della sapienza umana e che 

si rivela, ad esempio, nelle scienze come la psicologia e l’antropologia. Ri-

mane un esercizio di dialogo aperto, in cui la spiritualità e l’umanità della 

persona si incontrano e trascendono, scoprendo la volontà del Padre che 

ama. Preghiera, silenzio, attenzione alla vita e ai movimenti del cuore: non 

sono esercizi intellettuali destinati ai più intelligenti, bensì gli ingredienti 

per un discernimento serio alla portata di tutti, come lo è la Parola. 

Come laici consacrati siamo testimoni di una straordinaria ordinarietà, 

e in quanto Gabrielini abbiamo accolto nella nostra vita il carisma paolino 



13 

 

dell’annuncio. Capiamo bene che quanto scritto finora da Papa Francesco è 

illuminante e fondamentale per la nostra vocazione e il nostro apostolato. 

“Questa lotta è molto bella, perché ci permette di fare festa ogni volta che 

il Signore vince nella nostra vita”. Un dialogo quotidiano, una lotta quoti-

diana, che si combatte – in una vita comune alla maggior parte delle perso-

ne – con mezzi ordinari che ci portano alla straordinarietà del Signore che 

abita in noi: qui vediamo la nostra laicità. Chi fa festa “fa chiasso”, è con-

tento, e gli altri lo vedono, lo capiscono solo guardandolo: questo è il cari-

sma paolino nella nostra vita di Gabrielini, l’annuncio nascosto come il lie-

vito nell’impasto del pane. 

Matteo Torricelli 

 

 

 

«Il discernimento è una realtà della vita cristiana che ci rende disponibili a 

scegliere illuminati e guidati dallo Spirito. Vivere l’attitudine del discerni-

mento nel proprio quotidiano significa essere consapevoli di quello che si è, 

riconoscere Dio presente nella propria storia, accogliere la sfida della libertà, 

assumere il Vangelo come stile di vita, come luce che illumina le scelte ordi-

narie e quelle puntuali e più definite della vita, quelle che concretizzano la 

speranza e i desideri che portiamo nel cuore.  

Scegliere nello stile del discernimento significa fare una esperienza umana 

abitata dal divino; significa ascoltare lo Spirito e lasciarsi da lui illuminare 

per esaminare, analizzare, dare un senso alle cose; e, infine, assumersi il peso 

e la responsabilità di un sì o di un no. 

La fedeltà ai valori che abbiamo scelto di vivere o per cui ci stiamo impe-

gnando a vivere, ci impegna all’ascolto che obbliga ad uscire da noi stessi, 

conformandoci a Gesù, ad esempio attraverso una vita di preghiera costante, 

l’ascolto degli altri, il fare bene quanto siamo chiamati a fare, ogni giorno. La 

pienezza della vita non sta nelle tante cose che possiamo fare ma nella con-

sapevolezza che le stiamo facendo, nella capacità di rispondere alla domanda 

“per CHI” sto dando la vita…  

Discernere è scegliere non semplicemente come essere, ma chi diventare!». 

Tosca Ferrante, ap 

 

 



14 

 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-

cando una serie di contributi volti a far conoscere, attra-

verso i principali episodi, la vita e la missione del nostro 

amato Fondatore, don Giacomo Alberione. 

 

 

 

 

IL 1900, ANNO SANTO, ANNO DELLA «CHIAMATA» 

 

«La notte che divise il secolo scorso dal corrente fu decisiva per la 

specifica missione e spirito particolare in cui sarebbe nato e vissuto il 

suo futuro Apostolato. Si fece l’adorazione solenne e continuata in 

Duomo (Alba), dopo la Messa solenne di mezzanotte, innanzi a Gesù 

esposto. I seminaristi di Filosofia e Teologia avevano libertà di fermarsi 

quanto credevano. Vi era stato poco prima un congresso (il primo cui 

assisteva), aveva capito bene il discorso calmo ma profondo ed avvin-

cente del Toniolo. Aveva letto l’invito di Leone XIII a pregare per il se-

colo che incominciava. L’uno e l’altro parlavano delle necessità della 

Chiesa, dei nuovi mezzi del male, del dovere di opporre stampa a stam-

pa, organizzazione ad organizzazione, della necessità di far penetrare il 

Vangelo nelle masse, delle questioni sociali... Una particolare luce ven-

ne dall’Ostia santa, maggior comprensione dell’invito di Gesù “venite 

ad me omnes”» (AD 13-15). 

Don Giuseppe Barbero, lo storico che ha curato la biografia più 

completa di Don Alberione, ci ricorda che queste parole furono scritte 

nel dicembre del 1953 e fanno parte dell’autobiografia di Don Giacomo 

Alberione. È il Fondatore a spiegarci perché il 1900 è un anno di Grazia 

per la sua vita e la storia della nostra Famiglia Paolina. Tutto nasce 

dall’invito di Papa Leone XIII a vivere in preghiera il passaggio di seco-

lo. E il 31 dicembre del 1900 anche i seminaristi di Alba si preparano 

alla celebrazione della Messa e a passare la notte in adorazione davanti 



15 

 

al Santissimo. Proprio durante questa veglia, «una particolare luce venne 

dall’Ostia santa», una maggiore comprensione circa il senso della sua 

“chiamata” raggiunge il sedicenne Giacomo. Qui avviene l’incontro con 

il Cristo, con quella luce che illuminò così tanto il suo cammino da mo-

strargli orizzonti nuovi rispetto alla vita diocesana, e gli permise di in-

travedere strade nuove per il Vangelo, sperimentando una fecondità che 

nel tempo si esprimerà nella nascita della nostra Famiglia e dei nostri 

molteplici apostolati. 

A sedici anni è difficile vedere con chiarezza il futuro, ma per Gia-

como le parole incise sulla porticina del tabernacolo della cappella del 

Duomo, «venite ad me omnes», lo penetrarono così in profondità da 

coinvolgerlo in una nuova missione nella Chiesa. 

L’Enciclica Tametsi futura di Leone XIII (1 novembre 1900) e le 

parole di Giuseppe Toniolo, sociologo ed economista cattolico, circa il 

senso degli eventi sociali di quel periodo, trovarono accoglienza in Gia-

como, e lo aiutarono a dar forma ad una vita che solo nel tempo fu chia-

ra per tutti. In quella piccola cappella, in quella notte di preghiera, por-

tando nel suo cuore le parole calde e forti del Papa e del Toniolo, Gia-

como Alberione si trovò ‘cambiato’, e la sua vita assunse una direzione 

speciale. 

«Alle ore dieci del mattino doveva aver lasciato trapelare qualcosa 

del suo interno, perché un chierico (fu poi il Canonico Giordano) incon-

trandolo gliene fece le meraviglie. – Da allora questi pensieri ispirarono 

le letture, lo studio, la preghiera, tutta la formazione. L’idea, prima mol-

to confusa, si chiariva e col passar degli anni divenne anche concreta» 

(AD 21). 

Giacomo «si sentì profondamente obbligato a prepararsi a far qual-

cosa per il Signore e gli uomini del nuovo secolo con cui sarebbe vissu-

to» (AD 15). Orientò tutto a questo fine, si rese disponibile al Signore e 

ai suoi segni, che non mancarono.  

Questo giovane seminarista inizia a coltivare in sé desideri e pen-

sieri che condividerà con il Canonico Chiesa, suo padre spirituale. E 

piano piano tutto diventerà chiaro, concreto. 

Domenico Soliman 



16 

 

 

La parola del Fondatore   

 

 

“Essere interamente in Maria, 

per essere più perfettamente in Gesù Cristo…”. 

 

Mentre sto preparando questa mia condivisione per la nostra circolare, 

corrono giorni molto intensi e strazianti per tutto il nostro Paese, e in partico-

lare per la mia terra bergamasca, colpita in modo molto forte dalla pandemia 

del coronavirus. Tanti malati, tanti morti: conoscenti e persone amiche, tra cui 

molti sacerdoti diocesani, e religiosi e religiose... 

Sfogliando il libro Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno, scritto 

dal nostro don Alberione, ho trovato questo capitoletto mariano dal titolo “La 

vita di Maria tra noi”. Mi è sembrato il più appropriato per questa circostan-

za, perché sento molto vicina in questi giorni l’intercessione, la tenerezza della 

Beata Vergine. 

 

La perfetta divozione a Maria consiste: nel pensare come Maria; desidera-

re ciò che desidera Maria; volere ciò che vuole Maria; operare con Maria; ave-

re le intenzioni di Maria. In una parola essere interamente in Maria, per essere 

più perfettamente in Gesù Cristo. È perfetto devoto chi può dire: io vivo, ma 

veramente non più io; vive in me Maria; e questo per trovare la via che ci porta 

a Gesù, onde poter concludere: Vivo io, ma veramente non più io; vive in me 

Gesù Cristo. La mia vita è Cristo, e la via per giungervi è Maria.    

Perché la devozione a Maria?  

Perché il devoto di Maria si salva.  

Perché chi è molto devoto di Maria, si fa santo.  

Perché il devoto di Maria non pecca.  

Perché il devoto di Maria si rialza più presto, se caduto.  

Perché il devoto di Maria è da Lei guidato ed assistito.  

Perché il devoto di Maria opera più santamente.  

Perché il devoto di Maria è soccorso in tutte le necessità.  

Perché il devoto di Maria ha più fede, più speranza, più carità.  

Perché il devoto di Maria è assistito da Lei in morte.  



17 

 

Perché il devoto di Maria è liberato dal Purgatorio.  

Perché il devoto di Maria avrà più gloria in Paradiso. 

Perché Maria è l’aiuto del popolo cristiano.  

Perché Maria è la Regina della pace.  

Perché Maria è la salute degli infermi.  

Perché Maria è la consolatrice degli afflitti.  

Perché Maria è il rifugio dei peccatori.  

Perché Maria è la potente avvocata presso Dio.  

Perché Maria è causa di letizia, porta del cielo, stella mattutina.  

Perché Maria è madre mia.  

Perché Dio, Gesù e la Chiesa vogliono la devozione a Maria.   

Chi arriverà alla perfetta devozione? Chi:  

a) studierà meglio Maria;  

b) imiterà meglio Maria;  

c) pregherà meglio Maria... 

 

Come sempre il Primo Maestro entra subito con chiarezza nel vivo, indi-

candoci con quale modalità siamo chiamati ad agire nella nostra vita quoti-

diana. 

Don Alberione sintetizza la nostra risposta in tre atteggiamenti concreti, 

a lui cari, che troviamo in tanti altri testi: studiare, imitare, pregare. Se li at-

tueremo, potremo definirci veri e autentici figli di Lei, che è nostra Madre e 

non ci abbandona mai. 

Termino con una preghiera del Fondatore, che vuole essere una inces-

sante invocazione di intercessione e di affidamento, nella speranza che quando 

leggerete questa mia condivisione la situazione stia tornando ad una lenta 

normalità... 

Sono tutto vostro, o Maria, e quanto ho, tutto l’offro a Gesù per le vostre 

mani benedette, o Madre! Non mi lasciate un momento; anzi non permettete 

che io vi abbandoni. Rendetemi degno vostro divoto; affinché io arrivi a canta-

re eternamente le vostre lodi, e con voi le lodi di Dio altissimo. 

Teogabri 



18 

 

 

Visitiamo insieme lo STATUTO 

 

 

La professione dei consigli evangelici 

 

1. Come appartenenti all’I.S.G.A., siamo 

impegnati a vivere la professione dei Consigli 

Evangelici in ogni momento della giornata, nel-

la consapevolezza del valore dell’impegno as-

sunto mediante la consacrazione. Ogni occupa-

zione svolta diventa opera di apostolato, nello 

spirito comune alla Famiglia Paolina, per dare 

al Divino Maestro possibilità di svolgere, attraverso le nostre modeste persone 

e capacità, il fine trascendente di redenzione individuale e sociale. L’impegno 

a conformarsi a Gesù Maestro: «non è una bella espressione, non è un consi-

glio: è la sostanza della nostra Congregazione; è essere o non essere paolini. 

Non si possono fare digressioni!», afferma il beato Alberione (Meditazioni alla 

comunità, Pr DM, pp. 72-73). 

2. La suddetta conformazione alla mentalità ed alla vita del Divino Mae-

stro, viene da noi attuata mediante un’osservanza coscienziosa dei Consigli 

Evangelici, assunti nell’Istituto, che lasci trasparire, pur nella riservatezza con 

la quale svolgiamo tale esercizio, il segno ed il frutto del dono vocazionale ri-

cevuto. Questo significa concretizzare nella vita di ogni giorno il senso di bea-

titudine e riconoscenza per la gratuità divina, progredendo con fede lieta e in-

dubbia nell’adempimento della nostra missione di santificazione nella Chiesa e 

nel mondo. Secondo don Alberione: «il vero, primo e principale lavoro del re-

ligioso è quello di progredire, cioè perfezionarsi … Il progredire è dovere di 

stato al quale sono ordinate le grazie di stato; al quale sono ordinate le costitu-

zioni, il governo, la pietà» (Anima e corpo per il Vangelo, p. 58). 

3. Il perseguimento del progresso nella conoscenza e nella capacità di 

giudizio, auspicabile nell’esistenza di ogni persona, diviene un vero e proprio 

dovere per noi, impegnati nel processo di conformazione a Gesù Verità, Via e 

Vita. In tal senso, pur operando all’interno del secolo e per forza di cose occu-

pati anche nella gestione domestica della nostra vita, siamo tuttavia ben co-

scienti che la nostra conversione a Cristo è tanto più effettiva, quanto più si è 

fedeli all’osservanza dello Statuto ed alla coerenza della nostra vita, qualificata 



19 

 

dalla professione dei Consigli Evangelici di castità, povertà, obbedienza. Di-

viene perciò una ben opportuna pratica, quella di rinnovare periodicamente la 

formula di consacrazione religiosa al nostro Istituto secolare paolino, al quale, 

solennemente, ci siamo offerti «con tutto il cuore per conseguire la perfetta ca-

rità nel servizio di Dio e della Chiesa».  

 

Castità.  

1. La nostra consacrazione non è rivestita da un abito religioso o da un 

segno esteriore che la manifesti alle persone. Tuttavia, essa rappresenta come 

un rivestimento invisibile e prezioso, che necessita di una continua cura, per 

essere tenuto sempre molto in ordine. Per questo siamo impegnati a gestire con 

prudenza i rapporti con gli altri, i quali ignorano il nostro stato e le nostre ri-

serve nello stabilire e coltivare equilibrate relazioni sociali, fondate sul primato 

dell’amore verso Dio e sulla fedeltà agli impegni assunti con il nostro Istituto.  

2. Il nostro celibato intende infatti esprimere la gioia e la soddisfazione 

dell’amore gratuito ed eterno ricevuto dal Figlio di Dio, Cristo Gesù fatto uo-

mo. Non si attua perciò in senso negativo, come una fatica, una repressione. 

Ma come lieto superamento di un livello di natura ordinaria, concesso dalla 

grazia divina, svolto in funzione di uno stato supremo dell’essere, segno dei 

beni celesti ed anticipazione dello stato perfetto che la persona conseguirà nella 

pienezza del regno di Dio. 

3. La castità è una gratificazione della grazia, manifestata dall’acutezza 

d’animo che da essa deriva. È come una camicia pulita, profumata e ben stira-

ta, indossata con piacere tutti i giorni, con molto riguardo. Non è come un fiore 

di plastica, ma come un bocciolo vero e vivo, che necessita di amorevole e 

continua dedizione per mantenersi in crescita, compensata dal fruimento dei 

pregevoli effetti ad essa connessi (cf Mt 19,11). Tutti i pensieri sono assorbiti 

da questo ideale di armonia e chiarezza interiore, che di certo non è improdut-

tivo e sterile come potrebbe sembrare in un’ottica puramente umana. Infatti, 

l’acqua che irrora la terra serve a nutrire e mantenere in salute la pianta, in vi-

sta del fiore e del frutto. Se non ci fosse la certezza di una finalità trascendente, 

confortata da un contraccambio già percepibile mentre si custodisce tale stato, 

come promesso da Cristo, la privazione della soddisfazione del piacere affetti-

vo e sensibile non avrebbe alcun senso.  

4. Il Signore accolse i suoi discepoli che tornavano da lui pieni di gioia, 

perché le forze della natura si sottomettevano ad essi. Egli la accrebbe, affer-

mando che i loro nomi erano scritti nei cieli (cf Lc 10,17). Dominare i sensi e 



20 

 

correggere le insane passioni è come condividere il potere regale di Cristo, re-

gnando su se stessi come su di un regno. Anche il nome di chi si esercita con 

profitto in questa disciplina, se prima era scritto a matita, poco alla volta, in 

proporzione al quotidiano impegno, potrà essere marcato con inchiostro inde-

lebile nei registri celesti. Il divino Maestro non si risparmia infatti nel sostenere 

chi si esercita nella purezza, assai cara a Maria, dando tutto quanto necessita 

per rendere lievi le difficoltà e superare gli imprevisti, nei quali possono sem-

pre incorrere i suoi consacrati, nel condividere di buon grado con i fratelli que-

sto frutto eccelso, gratuitamente ricevuto. 

 

Povertà.  

1. Il voto di povertà manifesta la caducità delle cose terrene ed il loro va-

lore transitorio, in relazione a quelle che ci sono state promesse. Esso, come gli 

altri Consigli Evangelici, è un esercizio di speranza che esprime l’atteg-

giamento che il consacrato assume nel suo pellegrinaggio verso ciò che è defi-

nitivo, rispondendo pienamente all’invito del Signore: «Se vuoi essere perfetto, 

va’, vendi i tuoi beni, da’ il ricavato ai poveri e avrai un tesoro nei cieli, poi, 

vieni e seguimi» (Mt 19,21). Nel rispondervi, in modo adeguato alla nostra 

condizione, troviamo difatti il centuplo in libertà dalle cose, in sobrietà per 

condividere, in sapienza per affidarci in tutto alla provvidenza divina. Le no-

stre mani, quindi, in un certo senso sono come bucate, non perché sciupiamo i 

beni posseduti, ma perché sappiamo che prima o poi dobbiamo perdere tutto: 

quindi non ci attacchiamo ad essi, più del necessario. 

2. Secondo la testimonianza e il pensiero del nostro Fondatore, la povertà 

paolina ha cinque funzioni: rinuncia al superfluo, per accogliere amore e dive-

nire amore; produce il necessario, che permette di sostenere se stessi e gli altri; 

conserva quanto abbiamo per acquisizione, per gratuità divina, per pura eredi-

tà; provvede a noi e agli altri, se particolarmente bisognosi di tutto; edifica nel 

correggere la cupidigia dei beni (cf UPS 447).  

3. La povertà di spirito coinvolge tutta la nostra persona: qualità, talenti, 

cultura; come pure caratterizza all’interno dell’Istituto la nostra fraternità. Co-

sicché ci teniamo liberi da ambizioni di carriera, da preoccupazioni eccessive 

per il domani, da privilegi che ci separano da quanti vivono in condizioni disa-

giate. Prediligiamo, anzi, la sobrietà, il rispetto e l’amore per il creato, la giu-

stizia, l’onestà. Riguardo ai beni materiali, cerchiamo di non pesare sugli altri 

e, per quanto ci è possibile, ci prepariamo all’anzianità, provvedendo al nostro 

sostentamento, senza tuttavia confondere la parsimonia con l’avarizia.  



21 

 

4. Responsabili della scelta fatta di appartenere all’Istituto, professiamo il 

voto di povertà evangelica, impegnandoci a sottoporre periodicamente al Dele-

gato dell’I.S.G.A. il rendiconto economico. Sentiamo anche il dovere di con-

correre con offerte alle necessità dell’Istituto, e non pretendiamo, qualora ve-

nisse a cessare la nostra appartenenza ad esso, qualsiasi tipo di rimborso o re-

stituzione per quanto donato in antecedenza. 

Ci assumiamo, inoltre, l’obbligo di redigere il testamento personale nel 

momento in cui entriamo a far parte definitiva dell’Istituto con la professione 

perpetua e ad aggiornarlo, quando occorre. Tali impegni sono una conseguenza 

della nostra volontà di essere membri dell’Istituto, come pure della scelta di 

appartenervi, in forma definitiva. I rispettivi testamenti vengono custoditi e 

conservati in busta chiusa nell’Archivio dell’Istituto. 

 

Obbedienza.  

1. L’obbedienza, che ci comunica e ci mantiene nella volontà di Dio, è 

l’offerta della nostra mente, della nostra volontà, del nostro cuore a Dio, il qua-

le tutto dispone affinché possiamo progredire nel suo santo servizio. Afferma il 

nostro Fondatore che «i più intelligenti sono generalmente anche i più obbe-

dienti, perché o capiscono le ragioni del comando o, pur non conoscendole, 

sanno che l’obbedienza è il segreto di meriti e di felicità» (RSP, p. 251). 

2. Con la professione del voto di obbedienza, a imitazione di Cristo Gesù, 

che si è fatto obbediente fino alla morte (cf Fil 2, 8), accogliamo totalmente la 

volontà del Padre nella nostra vita, che affidiamo a Lui con una totale disponi-

bilità al suo benevolo volere. L’obbedienza è infatti ascolto di Dio, il quale di 

norma si rivela attraverso il vissuto di ogni giorno.  

3. Dal punto di vista pratico, la nostra obbedienza è ordinata, generalmen-

te, a quanto indicato dal nostro Statuto e, nello specifico, dal programma di vita 

elaborato sotto la guida del nostro Sacerdote Delegato, nel corso degli Esercizi 

Spirituali. Ci riserviamo quindi, oltre ai necessari spazi di preghiera quotidiana, 

momenti di analisi circa il nostro impegno, per discernere e capire se quanto 

viviamo rimanga nel disegno vivo suggeritoci nel silenzio degli Esercizi dalla 

presenza di Gesù Maestro.  

4. Esercitiamo l’obbedienza: nella buona competenza con cui svolgiamo 

le nostre mansioni quotidiane e professionali. Nel rispetto delle leggi proprie 

del diritto civile e di quelle specifiche del posto di lavoro, rivolgendo massima 

attenzione alle richieste delle persone che collaborano con noi, come se Dio 

parlasse attraverso di esse. Nell’accoglienza delle difficoltà, della sofferenza, 



22 

 

intese come doni della grazia divina. Nel cammino di purificazione dal nostro 

orgoglio e dal desiderio di sopraffazione. Nel coraggio nel farci carico dei fra-

telli in difficoltà, privilegiando in tal senso quanti appartengono all’Istituto. 

5. Il voto di obbedienza, liberamente assunto, ci impegna a seguire Cristo 

con accogliente mitezza verso le indicazioni a noi proposte dal Delegato Pro-

vinciale, in ordine all’impegno preso nell’osservare la nostra Regola e nel per-

fezionare la nostra adesione alla vita ed alla preghiera della Chiesa. Qualora, al 

membro dell’Istituto, venga fatto un richiamo riguardante il Consiglio del-

l’obbedienza, resta per lui un obbligo morale l’accettare la correzione.  

6. L’obbedienza rappresenta un impegno primario finalizzato a perfezio-

nare le nostre coscienze, impegnate a valutare le circostanze e le situazioni 

contingenti con equilibrio e fermezza, distaccati dai punti di vista ed opinioni 

personali, docili all’azione dello Spirito, fedeli alla Chiesa, rispettosi verso le 

legittime autorità. Le quali, con i loro interventi, con le loro disposizioni, altro 

non fanno che predisporre la nostra vita al progresso, ad utilità non solo nostra, 

ma di tutta la Famiglia e di tutta la Chiesa. 

                                                             Giancarlo Infante 

 

  

https://www.bing.com/images/search?q=vita+religiosa+immagini&id=5050487E51EE855D0A8DA6D576C1A8106903B8F8&FORM=IQFRBA
https://www.bing.com/images/search?q=vita+religiosa+immagini&id=5050487E51EE855D0A8DA6D576C1A8106903B8F8&FORM=IQFRBA


23 

 

 

 

          31 maggio: Visitazione di Maria alla cugina Elisabetta 



24 

 

Comunicando tra noi… 

 

 

La mia esperienza di operatore sanitario in tempo di coronavirus 
 

“...L’esempio è predica silenziosa che parte 

dalla vita e va a riformare la vita...”. In questa 

espressione del nostro fondatore don Giacomo 

Alberione è racchiusa l’esperienza che sto vi-

vendo come uomo, cristiano, consacrato, e so-

prattutto come operatore sanitario in questi gior-

ni di emergenza di coronavirus.  

Sono giorni molto intensi, sia a livello assi-

stenziale sia a livello umano, che vivo nel repar-

to ospedaliero dove lavoro. Vedere questi malati 

isolati dal resto del mondo, in prevalenza anzia-

ni, con difficoltà respiratorie, bisognosi di ossi-

geno che viene erogato dalle macchine respirato-

rie, senza poter vedere e avere accanto i propri cari, talvolta disorientati, ango-

sciati… E noi operatori che cerchiamo di mettercela tutta per rassicurarli e ras-

serenarli con una parola, una battuta, e magari una strofa di una canzone dei 

loro tempi... 

Un altro aspetto straziante è vedere morire i pazienti talvolta senza nessun 

parente al loro fianco (cerchiamo di chiamarli ma il tempo è tiranno, e i fami-

liari arrivano quando il loro caro è già morto): li facciamo vestire con i presidi 

di protezione e comunichiamo loro che quello è l’ultimo momento che lo pos-

sono vedere, perché poi la cassa da morto verrà chiusa… 

Il vescovo di Bergamo ha dato l’opportunità a noi operatori sanitari in vir-

tù del nostro Battesimo di fare un gesto molto bello e significativo sui malati 

che quotidianamente incontriamo, in particolare su quelli che stanno compien-

do l’ultimo tratto della loro vita: ed è quello della benedizione, tracciando un 

segno di croce sulla loro fronte… Io volentieri compio tale gesto, arricchendo-

lo con olio profumato di nardo donatomi da una missionaria bergamasca che 

opera in Terra Santa...  



25 

 

Un altro momento delicato è quando i parenti suonano alla porta del re-

parto per consegnare gli indumenti di ricambio per i loro cari: tra gli indumenti 

ci sono biglietti di incoraggiamento, disegni dei figli e nipoti… E mentre ti 

consegnano la borsa una lacrima scende dal loro viso; poi aggiungono: “me lo 

saluti e dica che siamo con lui”. Per fortuna c’è chi riesce ad usufruire del cel-

lulare per effettuare chiamate e videochiamate: esso attutisce questo momento 

molto forte...  

E come esprimere l’emozione che provo nel vedere nel cortile interno del-

la clinica un tendone dove sono presenti diverse file di casse da morto: imma-

gini che fin ad ora avevo visto solo ai tg in occasione di terremoti o disgrazie? 

Vedere dal vivo ciò che tutti i mezzi di comunicazione hanno mostrato, cioè le 

camionette dell’Esercito portar via le casse, come stringe il cuore!  

È una situazione complicata a livello sanitario e assistenziale, e straziante 

a livello umano, perché ognuno di noi operatori sanitari vede in quei pazienti i 

propri cari, e non solo a livello virtuale ma concretamente: diversi colleghi 

hanno ricoverato per il covid-19 i propri cari, che talvolta vengono segnati dal-

la morte. 

È una guerra senza armi quella che stiamo tutti vivendo. 

Affidarsi e fidarsi di GESÙ è il sostegno che ho per continuare ogni giorno 

il mio servizio di operatore sanitario e per gustare appieno il senso vero della 

vita, che ti riforma e ti trasforma... 

Matteo, gabrielino 

 

IL VALORE DEI LEGAMI 

(testimonianza per la Pastorale Giovanile Nazionale) 

 

Quando penso alla parola “legame” mi vengono in mente soprattutto le 

persone. Sono un laico consacrato nell’Istituto San Gabriele Arcangelo, una 

delle dieci fondazioni del Beato Giacomo Alberione che costituiscono la Fami-

glia Paolina. I laici consacrati non hanno la vita comune: niente preghiere co-

muni, niente orari di pranzo e cena comunitari, niente attività insieme. Ciascu-

no vive per conto proprio, sostenuto dal proprio lavoro: io abito da solo e sono 

un insegnante di italiano a stranieri. 

Una domanda che spesso mi rivolgono a questo punto è: “ma non ti senti 

solo?”. 



26 

 

Solo? E perché? Innanzitutto ciascuno di noi coltiva relazioni familiari, di 

amicizia, di lavoro e con tutte le persone dei propri ambiti di impegno (parroc-

chia, associazioni di volontariato...). 

Infatti, noi non abitiamo insieme perché la nostra vocazione è vivere i tre 

voti nella quotidianità di una vita ordinaria, comune alla maggior parte delle 

persone. 

Non abitiamo insieme, ma il nostro legame ci salva: abbiamo scelto la 

stessa forma di vita, un’appartenenza a Dio secondo un carisma condiviso tra 

tutti. Ci vediamo raramente per i ritiri e gli esercizi spirituali, ma ciò che ab-

biamo e viviamo in comune ci lega e ci salva – dicevo – dalla tentazione di fare 

della nostra vocazione qualcosa di esclusivo e strettamente personale, cioè 

chiuso. 

Nella mia esperienza, il legame che vivo nel mio Istituto non è qualcosa 

che mi blocca e mi toglie la libertà. Al contrario, lo immagino più come il le-

game – fatto però di persone ed esperienze – che unisce il bambino al-

l’aquilone: coi piedi ben saldi per terra, posso comunque volare in alto, con 

Dio. 

Matteo Torricelli 

 

 

 

 

  

https://www.bing.com/images/search?q=immagini+mani+che+s%27intrecciano&id=26DF0E79C5CDB6A633FE6693A4699BC2B149D0BD&FORM=IQFRBA
https://www.bing.com/images/search?q=immagini+mani+che+s%27intrecciano&id=26DF0E79C5CDB6A633FE6693A4699BC2B149D0BD&FORM=IQFRBA


27 

 

 

   Per il ritiro personale 

 

 

In vista del ritiro personale – in questo periodo caratterizzato dalla so-

lennità della Pentecoste – propongo le seguenti riflessioni del nostro beato Al-

berione sul ruolo dello Spirito Santo nella nostra spiritualità. Le abbiamo già 

considerate altra volta: ma ora vogliamo sostare su di esse con l’attitudine 

meditativa e orante, tipica del ritiro spirituale. 

Molto utile anche fermare la nostra attenzione sulla meditazione del 

Fondatore alle Figlie di San Paolo riportata di seguito. È dello stesso periodo 

del Donec formetur, e ricalca i medesimi temi. 

 

 

“I PIÙ MIRABILI EFFETTI” PRODOTTI IN NOI DALLO SPIRITO SANTO 

 

1.  Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 

Gv 3,5ss.:  

“In verità, in verità ti dico, se uno non nasce da acqua e da Spirito non può 

entrare nel regno di Dio… Non ti meravigliare se t’ho detto: dovete rinascere 

dall’alto”. 

Gv 14,25s. 

“Vi ho detto queste cose mentre sono ancora presso di voi. Ma il Paracli-

to, lo Spirito Santo che il Padre manderà nel mio nome, lui vi insegnerà ogni 

cosa e vi ricorderà tutto ciò che io vi ho detto”. 

Gv 15,26 

“Quando verrà il Paraclito, che io vi manderò dal Padre, lo Spirito della 

verità che procede dal Padre, egli darà testimonianza di me; e anche voi date 

testimonianza, perché siete con me fin dal principio”. 

Gv 16,13ss. 

“Quando verrà lui, lo Spirito della verità, vi guiderà a tutta la verità, per-

ché non parlerà da se stesso, ma dirà tutto ciò che avrà udito e vi annuncerà le 

cose future…”. 

 



28 

 

Nell’ottica di don Alberione, Gesù non solo dona la grazia, ma è la grazia. 

E ancora: è anche la fonte – “l’autore” – della grazia. Don Alberione, pur pen-

sando soprattutto a Gesù-Vita, Gesù-grazia, non trascura di presentare la grazia 

divina secondo le distinzioni classiche della teologia: grazia santificante, 

“quella che rende l’anima bella, figlia di Dio, amica di Gesù”, e grazia attuale, 

“quella che dà il valore e la forza per compiere gli atti virtuosi”.  

A questo punto, ecco irrompere lo Spirito Santo con la sua azione tra-

sformante. Il Fondatore, nel presentare gli “effetti” dello Spirito, invita a veder-

li e accoglierli con ammirazione, quali effetti “mirabili”, anzi: “i più mirabili”!
 
 

 

DF, pp.59-60. 

    1. Gesù Cristo autore della grazia. La grazia santificante è quella che 

rende l’anima bella, figlia di Dio, amica di Gesù, coerede di Gesù, erede del 

Cielo. La grazia attuale è quella che dà il valore e la forza per compiere gli 

atti virtuosi e fuggire il peccato. La grazia santificante può
 
crescere ogni 

giorno, ogni momento; l’attuale si ottiene colla preghiera. 

    2. La grazia attuale è tanto necessaria che l’uomo caduto, con le proprie 

forze, non può fare senza di essa tutte le cose necessarie al suo fine soprana-

turale, non può fare nemmeno la minima cosa. 

    Lo Spirito Santo infondendogli però la grazia lo rende idoneo a consegui-

re il fine sopranaturale; anzi la grazia produce nell’uomo i più mirabili ef-

fetti: illustrazione alla mente, affetto santo al cuore, ispirazione alla volontà. 

Inoltre agisce in ogni periodo e condizioni di vita. 

    3. Contemplazione della Pentecoste: a) per mezzo di Maria Santissima 

orante; b) apporta la scienza celeste, virtù eroica, zelo apostolico. 

 

Ecco i prodigi compiuti dallo Spirito nella persona che si apre docilmente 

alla sua azione: 

 “illustrazione alla mente”: lo Spirito agisce sulla mente, donandole luce 

dall’alto. La mente viene abilitata ad assumere i pensieri e i giudizi di 

Gesù; 

 “affetto santo al cuore”: lo Spirito immette nella persona desideri santi. 

Gli aneliti del cuore vengono gradualmente elevati e diventano santi; 

 “ispirazione alla volontà”: la volontà personale rimane sotto l’azione 

dello Spirito e diviene pertanto “ispirata”, rivolta soltanto al “gran sole” 

che è la volontà di Dio. 



29 

 

 

Si comprende allora l’urgenza della “contemplazione della Pentecoste”, 

da vivere “per mezzo di Maria Santissima orante”. Si tratta di una contempla-

zione che gradualmente arriva a trasformare tutta la persona: trasforma la men-

te in quanto “apporta la scienza celeste”; trasforma la volontà in quanto procu-

ra “virtù eroica”; trasforma il cuore donandogli “zelo apostolico”. 

 

 

ALLE FIGLIE DI SAN PAOLO, 1932, pp.276ss. 

 

“Dare al Signore tutto…” 

“affinché la vita di Gesù sia formata in noi” 

 

 

Maria formò il corpo di Gesù, lo educò, lo istruì; ed ammirava i suoi pro-

gressi meravigliosi in età, sapienza, grazia e merito. La benedetta nostra madre 

Maria non ebbe solo la grazia di far crescere il suo primogenito, ma allo stesso 

modo ha la grazia di far crescere tutti i suoi secondogeniti, terzogeniti che sia-

mo noi; ella ci deve ottenere lo Spirito Santo. Guardate la Chiesa nascente co-

me fu fatta crescere dalle sue preghiere, dal suo raccoglimento nel cenacolo e 

dallo Spirito Santo da lei invocato. Se vogliamo veramente crescere, facciamo-

ci figli di questa nostra Madre. 

Che significa questo che oggi vi dico? Molti non sono persuasi che, come 

si aumenta nei giorni, così bisogna aumentare in sapienza, maturità, prudenza, 

senno, virtù, grazia e merito. Molti pensano: Purché sia tranquillo in punto di 

morte! Pensano a liberarsi dal peccato e, in punto di morte, morire in grazia di 

Dio. 

Bisogna invece crescere sempre, momento per momento. Adoperare bene 

ogni minuto, diligentemente, in ogni dovere e allora cresciamo. Ma occorre 

sempre molta diffidenza di noi stessi, pensando che tutto ci viene da Dio e a 

noi tocca corrispondere alla grazia: allora tutto cresce: sapienza, virtù, grazia e 

merito, nel nostro cuore. (…) 

Cresciamo sempre, chiediamo la sapienza celeste e anche quella umana 

che è necessaria, la sapienza nell’apostolato, negli uffici e nelle cose interiori, 

la sapienza dell’esame di coscienza o [conoscenza] di noi stessi, che è il mas-

simo della sapienza umana, mentre il sommo della sapienza divina è che Dio è 

rimuneratore dei buoni e dei cattivi e ci aspetta per darci un premio o un casti-

go alla fine della vita. 



30 

 

Alcuni non sanno cosa chiedere quando si dice di chiedere la sapienza. 

Chiedetela sempre la sapienza, perché se sapeste tutte le lingue e possedeste 

tutte le scienze, ma non quella interiore, che è la conoscenza di noi stessi, sare-

ste un niente, come dice S. Paolo. (…) 

La sapienza non è il privilegio di chi ha studiato all’università, ma consi-

ste nel conoscere se stessi e Dio. Conoscere se stessi è la più alta filosofia, co-

noscere Dio è la teologia. 

S. Agostino, il grande dottore della Chiesa, pregava: «Domine, noverim 

me, noverim te: Fa’ che io conosca la mia nullità e la tua grandezza». [Perciò:] 

1) Tutti dobbiamo chiedere questa sapienza: conoscere noi e Dio è la 

somma sapienza, il resto adorna, abbellisce e feconda. 

2) Bisogna chiedere la virtù, la forza di volontà; la virtù è forza e robu-

stezza, non è fatta di sdolcinature, ma è la potenza di Dio che si comunica 

all’anima. 

Vi sono anime elette che danno tanto, tanto al Signore; altre si contentano 

di parole. Dare al Signore tutto, vuol dire dargli quel che ci ha dato, offrirgli 

mente, cuore, tempo, salute, vita, forze, perché egli ce ne dia il merito. 

3) Dobbiamo chiedere aumento di grazia, di amor di Dio, di vita di Dio in 

noi, di intimità con lui; chiedergli quel dono celeste che ci unisce a lui e i doni 

dello Spirito Santo, oltre la fede, la speranza e la carità. 

4) Chiediamo più merito, per poter andare più in alto in paradiso. Il para-

diso è fatto di gradini e su ciascuno di essi sta un coro degli angeli, ma fra i 

beati vi è differenza: “Stella a stella differt in claritate” [1Cor 15,41: Ogni stel-

la infatti differisce da un’altra nello splendore]. Ebbene chiediamo di andare 

molto in su, diciamo alla Madonna che ci dia i meriti di Gesù affinché la vita di 

Gesù sia formata in noi, come dice S. Paolo: «Donec formetur Christus in vo-

bis». 

Cresciamo? Cresciamo sotto lo sguardo della Madonna? Si cresce così 

bene sotto l’occhio di una madre intelligente e premurosa! Mettiamoci bene 

sotto lo sguardo di Maria santissima e diciamole che oggi la eleggiamo a nostra 

madre, perché ella si prenda tanta cura di noi, della nostra vita e della nostra 

vocazione. 

 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

 Come consento allo Spirito di rendere luminosa la mia mente? Ritaglio 

ogni giorno il tempo per la meditazione? Trovo almeno una mezz’ora 

per la lettura spirituale? 



31 

 

 Come consento allo Spirito di donare “affetto santo” al mio cuore? At-

tivo il cuore con desideri di santità, di unione con Gesù, di amore ai 

fratelli? 

 Come consento allo Spirito di rendere “ispirata” la mia volontà? Curo 

bene l’esame di coscienza, soprattutto quello particolare? 

 Cerco di persuadermi che devo crescere “in sapienza, maturità, pru-

denza, senno, virtù, grazia e merito”? 

 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

 Dedico abbondante tempo al dialogo amoroso con Gesù. Gli chiedo di 

ottenermi docilità all’azione dello Spirito Santo, come Lui stesso si è 

lasciato sempre gestire dallo Spirito. 

 Dietro l’invito del mio Fondatore invoco soprattutto abbondanza di sa-

pienza celeste e anche sapienza umana. 

 Mi affido a Maria, la eleggo a mia Madre, affinché “ella si prenda tanta 

cura di me, della mia vocazione e della mia missione”. 

 Riflettendo bene sull’importanza e sulle applicazioni che comporta la 

consacrazione allo Spirito Santo, prego con il mio Fondatore:  

«A te, Spirito di Verità, consacro la mente, la fantasia, la memoria: 

illuminami. Che io conosca Gesù Cristo Maestro e comprenda il suo 

Vangelo e la dottrina della Chiesa. Accresci in me il dono della sapienza, 

della scienza, dell’intelletto, del consiglio. 

A te, Spirito santificatore, consacro la mia volontà: guidami nei tuoi 

voleri, sostienimi nell’osservanza dei comandamenti, nel compimento dei 

miei doveri. Concedimi il dono della fortezza e il santo timor di Dio. 

A te, Spirito vivificatore, consacro il mio cuore: custodisci e accre-

sci in me la vita divina. Concedimi il dono della pietà. Amen». 

(Libro delle preghiere, p.188) 

 



32 

 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Francesco L. (19 maggio)           Giuseppe C. (31 maggio)          

Domenico S. (19 giugno)            Mario B. (22 giugno)                

Matteo A. (25 giugno). 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Mario Bonati (2/5)      Paolo Leuci (30/5)         Angelo Bassi (26/6).       

 

Intenzione per il mese di maggio: 

“Sii benedetto, o Gesù: sei morto perché uomo, risorto perché Dio. Tu hai 

confermato la tua dottrina con la verità della tua risurrezione. La fede è il fon-

damento della mia salvezza. Chi non crede è già condannato. Conferma in me 

una fede viva, operosa, irradiante” (Preghiere, pag. 246). 

 

Intenzione per il mese di giugno: 

“Sii benedetto, o Maestro divino, che hai promesso e inviato, da presso il 

Padre, lo Spirito Santo per illuminare e santificare la Chiesa. Per le preghiere 

di Maria, rinnova la Pentecoste; suscita apostoli in ogni tempo…” (Preghiere, 

pag. 247). 

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua 

luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 

 

 


