lo sono con voi

MAGGIO - GIUGNO 2020

Circolare di collegamento, formazione e animazione
dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangeloy,

di vita secolare consacrata, «opera propria»

della Societa San Paolo e parte integrante

della Famiglia Paolina suscitata

nella Chiesa dallo Spirito Santo

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971).



Indice

Lettera del Delegato 3

Spunti biblici 6

In comunione con la CHIESA 11
Per conoscere piu da vicino don Alberione 14
La parola del Fondatore 16
Visitiamo insieme lo STATUTO 18
Comunicando tra noi... 24
Per il ritiro personale 27
Pro-memoria 32

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:
www.stpauls.it/ita/home.htm
www.alberione.org

sui Gabrielini:
www.sangabrielarcangelo.org

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo

Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e
dei Gabrielini

1T940Q0306909606100000159948

lo sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilita del
Delegato dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come
persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 1995.

2


http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/

Lettera del Delegato

Carissimi amici Gabrielini,
entriamo nel mese di maggio. Quest’anno siamo chiamati a vivere questo

periodo in un modo del tutto imprevisto e inatteso, a motivo della pandemia
che ha colpito il mondo intero. Ma non perdiamo la fiducia in Dio e in Maria!

La pieta popolare, é noto, ha legato il mese di maggio a Maria, tanto che
dire “mese di maggio” equivale a dire “mese di Maria”. E non c’é luogo di
culto in cui non si moltiplichino in questo mese prediche, funzioni, preghiere,
“fioretti”, lodi che mostrano ['universalita dell’amore e della fiducia in Ma-
ria. Il tutto allietato da colori, profumi e fiori che sbocciano ovunque: é la na-
tura stessa che sembra gioire per questa Madre, lodata e benedetta...

Evocare la “pieta popolare” non equivale a dire devozione emotiva o so-
lo sentimentale, tanto meno “devozionismo”. Molto opportunamente papa
Francesco, nella Evangelii gaudium (n.123) precisa: «Nella pieta popolare si
puo cogliere la modalita in cui la fede ricevuta si € incarnata in una cultura e
continua a trasmettersi. In alcuni momenti guardata con sfiducia, é stata og-
getto di rivalutazione nei decenni posteriori al Concilio. E stato Paolo VI nella
sua Esortazione apostolica EVANGELII NUNTIANDI a dare un impulso decisivo
in tal senso. Egli vi spiega che la pieta popolare “manifesta una sete di Dio
che solo i semplici e i poveri possono conoscere” e che “rende capaci di gene-

rosita e di sacrificio fino all’eroismo, quando si tratta di manifestare la fe-
de...”».

Sotto ’aspetto liturgico, poi, il mese di maggio coincide quasi sempre con
la preparazione alla solennita della Pentecoste. Come non ricordare quanto ci
suggerisce il 3° punto della coroncina del sabato, quando precisa che Maria
sedette “maestra, conforto e Madre degli apostoli nel cenacolo, per invocare ed
accogliere il divin Paraclito, lo Spirito con i sette doni, amore del Padre e del
Figlio, rinnovatore degli apostoli... ”? |l ruolo, quindi, che Maria svolge piu vo-
lentieri & invocare per noi e anche accogliere in noi la presenza dello Spirito.
Meraviglioso davvero!

Il mese di giugno e, per la Famiglia Paolina, il mese dedicato a san
Paolo. Commentava il nostro amato Fondatore: «Una grande grazia ci ha fat-
to il Signore nel darci per Padre, Maestro, Modello, Amico, Protettore San
Paolo. Egli € un miracolo di dottrina, un prodigio di zelo, un eroe in ogni vir-

3



t0. Egli fu convertito per un favore straordinario, egli ha lavorato piu di tutti
gli altri Apostoli, egli ha illuminato il mondo con lo splendore della sua dottri-
na e dei suoi esempi...».

Guidati, pertanto, dalla nostra Madre Maria, Regina degli Apostoli, e da
san Paolo, continuiamo nella riflessione che ci propone don Alberione, sempre
nella sezione MEZZI DI GRAZIA.

Dopo aver presentato, in maniera sintetica, i sacramenti della Riconcilia-
zione ¢ dell’Eucaristia, e aver fatto cenno ai vari metodi con i quali viverli, don
Alberione si sofferma esplicitamente a suggerire il metodo verita-via-vita, al
quale aveva accennato precedentemente, precisando che “lo si indica partico-
larmente”.

1. Molti sono i metodi insegnati, fra cui pit spesso quello dei quattro fini,
delle orazioni comuni, ecc. Fra essi: quello che onora Gesu Maestro Verita,
Via, Vita, lo si indica particolarmente. Si divide 1’ora in tre spazi.

2. Importante perché gradito al Divin Maestro che pare avercelo insegnato
con dichiararci: «lo sono la verita, via, vita». Conforme a natura perché noi
abbiamo intelligenza, volonta, cuore. Realizza a poco a poco nell’anima
«amare il Signore, con la mente, con le forze, con il cuore». Aiuta assai lo
studioso ad essere completo; utilizza tutto: studio, mezzi di grazia, doni natu-
rali. E specialmente buono per il Paolino.

3. a) lo sono la verita: si riassume tutto cio che si sa di studio, di istruzione
religiosa, di Bibbia e si riferisce in lode e ringraziamento al Divin Maestro. b)
lo sono la via: si meditano tutte le virtu evangeliche: teologali, morali, ecc.
praticate da Gesu Cristo e si paragona la nostra con la vita di Gesu Cristo con
lungo esame di coscienza per conchiudere con il dolore e la lode a Gesu Cristo.
c) lo sono la vita: Gesu Cristo € grazia: e percio si prega per i bisogni spiritua-
li, naturali, per il prossimo, tutto il mondo, non dimenticando I’intercessione
della Santissima Vergine, degli Angeli, dei Santi.

Fino al periodo della stesura del Donec formetur Christus in vobis, per
convenzione 1’anno 1930, nella Famiglia Paolina era piuttosto utilizzato il me-
todo dei quattro fini propugnato da san Pier Giuliano Eymard — adorare, rin-
graziare, propiziare, intercedere —. A tale metodo il Fondatore stesso si mostra-
va particolarmente affezionato. Ma in questo periodo storico, anno 1930, don
Alberione passa decisamente ad inculcare il metodo “che onora Gesu Maestro
Verita, Via, Vita”.



Impressiona I’ampio elenco dei motivi che secondo il Fondatore fanno
prediligere questo metodo:

— @ gradito al Divin Maestro, che si e autodefinito Verita, Via e Vita;

& conforme a natura perché noi abbiamo intelligenza, volonta, cuore;

realizza a poco a poco nell’anima “amare il Signore, con la mente, con le
forze, con il cuore”;

aiuta assai lo studioso ad essere completo;

utilizza tutto: studio, mezzi di grazia, doni naturali;

— & specialmente buono per il Paolino.

Da notare che, anche se spesso il Fondatore ricorre alla dizione abituale di
metodo “via, verita e vita”, rigorosamente parlando I’ordine ¢ “verita-via-vita”,
come risulta chiaramente dall’esemplificazione proposta nel nostro testo del
DF. Si incomincia con la verita, richiamando la Parola di Gesu nel vangelo, le
verita cui credere, quanto si & imparato; poi si passa alla via, sostando su Gesu-
modello di tutte le virtt e confrontandoci con Lui; per poi arrivare alla vita, in
un incontro personale con Gesu-Vita e grazia, in clima di preghiera vitale.

Cari amici, qual e la prima risonanza che provoca in noi questo orienta-
mento del Fondatore? Il metodo paolino verita-via-vita, per mente-volonta-
cuore, ¢ ormai assimilato da tutti? All’inizio del nostro cammino spirituale-
apostolico esso pud sembrare un qualcosa che limita la spontaneita e anche un
po’ difficile da applicare. Ma poi, con [’assidua pratica quotidiana, lo si sco-
pre sempre piu accostabile, anche semplice, fino a diventare qualcosa di spon-
taneo, connaturale come é il nostro respiro... Provare per credere!

A tutti I’augurio affettuoso di valorizzare al meglio questo periodo ma-
riano e paolino, con abbondanza dei doni dello Spirito Santo su ognhuno di voi.

Con affetto sincero.
D. Quidke Gamdobe
Don Guido Gandolfo, ssp
Delegato ISGA



Spunti biblici

Vogliamo continuare a lasciarci illuminare dalle seguenti, profonde conside-
razioni, che ci aiuteranno a conoscere e a riflettere insieme sulla figura di
GIUSEPPE L EBREO, come é evidenziata nell ultima parte del libro della Genesi
(cc. 37ss.).

«DIO MI HA MANDATO AVANTI A VOI»
Gn451 - 47,12

Il capitolo si apre in
modo solenne con I’ “alto
grido di pianto” di Giu-
seppe che rimbomba in
tutto 1’Egitto. Giuseppe ri-
pete quattro volte: «Dio
mi ha mandato qui prima
di voi per conservarvi la
vita». Una lettura salvifica
che non deresponsabilizza
chi ha commesso il male
(Giuseppe ha messo in at-
to questo cammino di purificazione per i fratelli), ma che ci assicura che Dio &
sempre il protagonista della storia. In questo modo Giuseppe non scrive solo
una storia, ma la “storia di salvezza”; gli eventi non si ricordano semplicemen-
te; di essi si fa memoria. Occorre riflettere sulla differenza sostanziale tra “ri-
cordo” e “memoria”. Quindi, la “storia della salvezza” ha come protagonista
principale Dio e come soggetto operativo la creatura; ’elemento persistente ¢
lo scontro tra la potenza di Dio e I'impotenza dell’uomo, tra la fedelta assoluta
di Dio e le infedelta ricorrenti dell’uomo. E la “duplice storia” raccontata da
don Alberione.

A) Giuseppe, dopo baci e abbracci, ordina ai fratelli di ritornare a Ebron
per comunicare al padre la notizia, ma li richiama all’impegno di non infrange-

6



re piu la fraternita: «Durante il viaggio non litigate» (45,24). Non v’era piu bi-
sogno di trovar un capro espiatorio, incolpare o 1’uno o 1’altro, trovarsi a discu-
tere su quello che uno aveva suggerito e gli altri non avevano accolto, e cosi
via. Ormai la riconciliazione era avvenuta attraverso la dura pedagogia messa
in atto da Giuseppe.

Pertanto, a chi tocca riprendere questo “cammino di fraternita”? Al v. 7,
dopo che Giuseppe ripete «Dio mi ha mandato qui prima di voi», ne dice la ra-
gione: «...per la vostra sopravvivenza». La bibbia “Emmaus” traduce:
«...perché sia conservato per voi un resto». Il “resto” non € un gruppo di privi-
legiati, di fortunati scelti da Dio escludendo tutti gli altri; sono, invece, persone
che in tempi calamitosi e rovinosi come I’attuale, si pongono in ascolto di Dio
per ricostruire ¢io che 1’uomo ha distrutto del suo rapporto con Dio. Il “resto”
non solo ha, ma é una parola di speranza; e chi ne fa parte accetta di operare a
beneficio di tutti per una vita rinnovata. Quindi, tutti devono essere “piccolo
resto”, che non significa piccolo di numero, ma un resto di piccoli — nel VT
detti “anawim” — che confidano unicamente nel Signore.

B) Quali tappe deve percorrere il Piccolo Resto? Precede questo itinerario
I’ “alto grido di pianto” di Giuseppe. Il testo afferma che «alzo la voce pian-
gendo in modo che tutti gli Egiziani lo sentirono...» (45,2). “Alz0 la voce”! Vi
era bisogno di alzare la voce? Si pud piangere sommessamente, senza la teatra-
lita del gridare il proprio pianto (confrontiamolo con il grido di Gesu in Gv
7,37-38). Giuseppe grida, perché sa di dover portare i fratelli, non a una rivela-
zione (questa ¢ propria di Gesu), ma di certo a una comprensione piu profonda
dell’esigenza di riscoprire la paternita per poter vivere la fraternita, del sentirsi
figli per accogliersi come fratelli. Ecco le tappe:

1) «Dio mi ha mandato qui prima di voi». Il “resto” si impegna ad una let-
tura sapienziale della propria storia. E convinto che nulla ¢ affidato al caso, ma
che tutto é grazia. Quattro volte Giuseppe afferma: «Dio mi ha mandato
avanti a voi!». Leggere attentamente 45,4-8.

Non nega la responsabilita dei fratelli: «Voi mi avete venduto per
I’Egitto», ma non puo piu concepire alcuna vendetta quando intuisce 1’agire di
Dio che fa concorrere tutto al bene. Se Giuseppe avesse agito per vendicarsi,
avrebbe vanificato il progetto di Dio (cf anche Gn 50,16-21). Nelle parole di
Giuseppe non intravediamo forse il discorso che fara Gesu ai due discepoli di
Emmaus? Era necessario che tutto questo avvenisse!... Quindi, ¢’¢ un disegno
provvidenziale (cf Lc 24 ,25-26).




Quale lezione per noi che, a fronte di certi fatti vissuti in questi ultimi
tempi e di certe decisioni imposte dalla situazione, ci siamo chiusi in una lettu-
ra unicamente orizzontale, incapaci di alzare lo sguardo! Le conseguenze non
possono che essere drammatiche. Occorre un deciso recupero di questa lettura
di fede. Dio ce lo conceda per non rendere inutile la nostra storia della salvez-
za, ma soprattutto per non emarginarci da quel “resto” che Dio vuole ricostitui-
re.

2) «E ancora vivo mio padre?». Ecco la prima domanda che rivolge ai fra-
telli. Al “resto” urge rivivere il palpito della paternita. La fraternita & possibile
ed ¢ duratura solo se affonda in un’esperienza forte della paternita: fratelli per-
ché figli dello stesso padre. E il passaggio pill importante per vivere la fraterni-
ta: la riscoperta della paternita. Sentirsi fratelli perché figli di uno stesso pa-
dre. Non si puo rifiutare il fratello, pena il rifiuto del padre. Gesu dira: «Chi
odia me, odia il Padre celeste» (Gv 15,23). Rileggi i cc. 45-47 sottolineando e
contando quante volte ricorre la parola “padre”. Non é solo in questione il fat-
to di essere fratelli, ma la verita di vivere da figli, perché tutti abbiamo uno
stesso padre. Quindi, siamo tutti figli di uno stesso padre.

e Anzitutto del Padre del cielo. Saremo uniti come Chiesa, come comunita di
consacrati non perché abbiamo la stessa regola o facciamo lo stesso lavoro,
ma perché teniamo viva la coscienza di avere un Padre comune. Scrive
Rupnik: «Si preferisce non sottolineare troppo che abbiamo un unico Padre
perché le conseguenze rischiano di essere tragiche: dobbiamo considerare
l’altro come fratello! Invece se abbiamo molti “padri”, non dobbiamo pre-
occuparci dell’altro. Il paradigma politeistico: Diversi deéi, diversi figli: se
tu crepi, pazienza, non mi riguarda. Un egoismo giustificato. Avere un pa-
dre unico € un’eredita troppo pesante!».

e Questo riferimento al Padre celeste € possibile se accettiamo il “padre per
vocazione” che il “Padre unico per natura” ci ha dato: don Alberione. Lui ¢
I’unico padre per tutta la Famiglia Paolina. Se ne creiamo altri o insistiamo
unicamente sulla necessita della fraternita, perderemo un po’ alla volta la
radice profonda della nostra unita, il fondamento della nostra fraternita.
Quante volte nel “Diario” il Giaccardo usa I’espressione “il caro Padre”; e
vi ricorre sia quando vive la sua tenerezza come quando sperimenta la sua
durezza.



3) «lo sono Giuseppe che voi avete venduto...». La lettura salvifica di
un’ingiustizia non autorizza chi ’ha commessa a sentirsi a posto. Le parole di
Giuseppe sono umili da una parte («Io sono Giuseppe... ») ma vere dall’altra
(«...che voi avete vendutoy). I “resto” riconosce il proprio peccato e accetta
I’umiliazione di doverlo confessare e la responsabilita di doverlo riparare. Lo
hanno gia confessato al fratello, ora lo devono confessare anche al padre. Qua-
le la reazione di Giacobbe? La intuiamo dall’espressione del testo: «Ma il suo
cuore rimase freddo, perché non poteva credere loro» (45,26). Quindi, non solo
non poteva credere che Giuseppe fosse vivo, ma che i suoi figli 1’avessero
combinata cosi grossa, azione di certo piu grave per Giacobbe della strage che
Simeone e Levi avevano compiuto a Sichem. Anche quel “basta” (45,28) dice
tanto. Rivela lo sforzo di nascondere I’amarezza del cuore.

Come Giacobbe riesce a perdonare i suoi figli? Giunto a Bersabea, speri-
menta un altro intervento dall’alto (Gn 46,1-4). E la terza notte di luce. Nella
notte di Betel (Gn 28,10-22) riceve la promessa dell’ «lo sono con te»; nella
notte di Penuel, al guado del fiume Jabbok (Gn 32,23-33), lottando con Dio ri-
ceve il nome nuovo: «Tu ti chiamerai Israele». Ora Dio gli appare a Bersabea.
Perché in quel luogo? E la citta dove & nato; li sa che nel seno della madre con-
tendeva ad Esau la primogenitura, ma soprattutto sa che é il luogo dove ha fro-
dato il fratello in modo grave, tanto che Esau lo voleva uccidere. In questo con-
testo non riesce pit a condannare i figli; anche lui, carpendo la benedizione a
Esau, aveva offeso il padre Isacco. Li trova, percio, la forza di perdonare.

C) L’abbraccio e il bacio. Questi due gesti sono preceduti e seguiti da un impe-
rativo e da un dono, su cui & importante riflettere per capire il valore del-
I’abbraccio e del bacio.

e 1l gesto che precede ¢ I’invito: «Per favore, avvicinatevi a me!» (45,4).
Giuseppe elimina ogni distanza tra sé e i fratelli. Non ha piu di fronte dei
nemici da allontanare e punire, ma dei fratelli.

e |l gesto che segue € il dono della tunica per ciascuno. Ritorna la simbolo-
gia del vestito, quindi dell’unita pur nella diversita; difatti a Beniamino
dona ben “cinque mute di abiti”. I fratelli, di fronte alla preferenza, non si
lasciano piu travolgere dalla gelosia. Accettano finalmente la diversita co-
me dono di Dio.



L’abbraccio e il bacio: due gesti che ci richiamano la parabola lucana
dell’amore misericordioso del Padre e nello stesso tempo dicono tutta la novita
della nostra fede. Luca cosi scrive: «Era ancora lontano dalla casa paterna,
quando suo padre lo vide e, commosso, gli corse incontro. Lo abbraccio e lo
bacio» (Lc 15,20). Giuseppe abbraccia e bacia i suoi fratelli, perché proietta in
loro ’immagine del padre.

Per questo, il bacio e I’abbraccio nella comunita cristiana acquisiscono un
valore incalcolabile. Paolo invita i corinzi a salutarsi vicendevolmente “con un
fraterno abbraccio” (1Cor 16,20; 2Cor 13,12), i tessalonicesi a salutare i fratelli
“con un bacio santo” (1Ts 5,26); Pietro invita la comunita a scambiarsi il “ba-
cio di carita” (1Pt 5,14). 1l significato ¢ stupefacente: i fratelli si abbracciano e
si baciano perché sanno di abbracciare e baciare il Padre del cielo, di cui tutti
sono immagine.

Venanzio Floriano

10



In comunione con la CHIESA

Tutti noi abbiamo letto — per intero o in parte —
la recente Lettera apostolica GAUDETE ET EXSULTATE
che Papa Francesco ha donato alla Chiesa, per ricor-
dare che siamo ‘“chiamati alla santita nel mondo con-
temporaneo”.

Ma basta una sola lettura per assimilare bene il
contenuto di un Documento tanto importante?

Accogliamo quindi con gratitudine questi contri-
buti che ’amico Matteo Torricelli ci regala, allo sco-
po di aiutarci ad entrare meglio nel testo e nello spiri-
to di questa bella e ricca Lettera del Papa.

Quiali strumenti uso per seguire il Signore?

Siamo arrivati alla lettura dell’ultimo capitolo dell’esortazione aposto-
lica Gaudete et Exsultate, dedicato al combattimento, alla vigilanza e al di-
scernimento, tratti tipici della vita cristiana. In particolare, il capitolo si apre
con una frase che sul mio libro ho sottolineato piu volte per imprimerla be-
ne nella mia mente: parlando del coraggio necessario per resistere alle ten-
tazioni e annunciare il Vangelo, Papa Francesco scrive: “Questa lotta é
molto bella” (n. 158). Se ci pensiamo, I’aggettivo “bello” non ¢ cosi strano
abbinato alla lotta che ciascun essere umano vive nella quotidianita: c’¢
tanta fatica nel lavoro, nella famiglia, nell’impegnarsi per raggiungere i
propri obiettivi, nel rimanere fedeli alle proprie scelte; ma ci sono anche le
grandi e profonde soddisfazioni che rendono la fatica — appunto — bella.
Papa Francesco continua — sempre al n. 158: “Questa lotta é molto bella,
perché ci permette di fare festa ogni volta che il Signore vince nella nostra
vita”. Questa potrebbe essere una chiave di lettura dell’intero capitolo, se
non dell’intera esortazione apostolica: 1’obiettivo delle nostre fatiche quoti-
diane & lasciare che sia il Signore ad abitare la nostra vita e permettergli di

11



vincere; quando cio accade, e motivo di gioia. Se accade sempre, saremo
sempre nella gioia della sua presenza.

Nei primi paragrafi di questo capitolo, Papa Francesco ci mette in
guardia dalla tentazione piu grande: considerare il Maligno come “un mito,
una rappresentazione, un simbolo, una figura o un’idea” (n. 161). Se fa-
cessimo cosi, abbasseremmo la guardia e gli lasceremmo via libera, non
tanto a possederci, ma ad avvelenarci il cuore con 1’odio, la tristezza,
I’invidia e 1 vizi. Gli permetteremmo di tenerci lontani dal Signore e dalla
sua Parola. Il vero pericolo non é costituito da una sola caduta, dalla quale
la misericordia di Dio Padre ci permette di rialzarci. Il vero pericolo é la
corruzione spirituale che ci fa accontentare della mediocrita, ci fa stare in
un torpore spirituale, in cui si smette di lottare e di camminare, e nella co-
modita in cui siamo immersi piano piano tutto diventa lecito, annullando di
fatto la capacita di discernimento tra il bene e il male, tra Dio e il Maligno,
tra la liberta di andare e la schiavitu dell’immobilita.

Proprio di discernimento si parla nell’ultima parte del documento. Es-
so ¢ definito innanzitutto “un dono che bisogna chiedere” allo Spirito San-
to (n. 166) e coltivare con fiducia: preghiera, riflessione, lettura, direzione
spirituale sono i mezzi suggeriti per tenere vivo il discernimento. Oggi piu
che mai si rende necessario: “La vita attuale offre enormi possibilita di
azione e di distrazione e il mondo le presenta come se fossero tutte valide e
buone” (n. 167). Quindi non si intende solo il discernimento in occasioni
particolari, quando compaiono situazioni di novita nella vita, quando dob-
biamo fare una scelta importante come la scelta vocazionale o decidere se
accettare una nuova offerta di lavoro. Il discernimento ci serve sempre: “é
uno strumento di lotta per seguire meglio il Signore” (n. 169).

Facciamo per0 attenzione a non spiritualizzare eccessivamente il di-
scernimento: & un dono dello Spirito che fa uso della sapienza umana e che
si rivela, ad esempio, nelle scienze come la psicologia e 1’antropologia. Ri-
mane un esercizio di dialogo aperto, in cui la spiritualita e I’umanita della
persona si incontrano e trascendono, scoprendo la volonta del Padre che
ama. Preghiera, silenzio, attenzione alla vita e ai movimenti del cuore: non
sono esercizi intellettuali destinati ai piu intelligenti, bensi gli ingredienti
per un discernimento serio alla portata di tutti, come lo € la Parola.

Come laici consacrati siamo testimoni di una straordinaria ordinariet,
e in quanto Gabrielini abbiamo accolto nella nostra vita il carisma paolino
12



dell’annuncio. Capiamo bene che quanto scritto finora da Papa Francesco
illuminante e fondamentale per la nostra vocazione e il nostro apostolato.
“Questa lotta e molto bella, perché ci permette di fare festa ogni volta che
il Signore vince nella nostra vita”. Un dialogo quotidiano, una lotta quoti-
diana, che si combatte — in una vita comune alla maggior parte delle perso-
ne — con mezzi ordinari che ci portano alla straordinarieta del Signore che
abita in noi: qui vediamo la nostra laicita. Chi fa festa “fa chiasso”, ¢ con-
tento, e gli altri lo vedono, lo capiscono solo guardandolo: questo ¢ il cari-
sma paolino nella nostra vita di Gabrielini, I’annuncio nascosto come il lie-
vito nell’impasto del pane.

Matteo Torricelli

«Il discernimento & una realta della vita cristiana che ci rende disponibili a
scegliere illuminati e guidati dallo Spirito. Vivere Iattitudine del discerni-
mento nel proprio quotidiano significa essere consapevoli di quello che si ¢,
riconoscere Dio presente nella propria storia, accogliere la sfida della liberta,
assumere il Vangelo come stile di vita, come luce che illumina le scelte ordi-
narie e quelle puntuali e piu definite della vita, quelle che concretizzano la
speranza e i desideri che portiamo nel cuore.

Scegliere nello stile del discernimento significa fare una esperienza umana
abitata dal divino; significa ascoltare lo Spirito e lasciarsi da lui illuminare
per esaminare, analizzare, dare un senso alle cose; e, infine, assumersi il peso
e la responsabilita di un si o di un no.

La fedelta ai valori che abbiamo scelto di vivere o per cui ci stiamo impe-
gnando a vivere, ci impegna all’ascolto che obbliga ad uscire da noi stessi,
conformandoci a Gesu, ad esempio attraverso una vita di preghiera costante,
I’ascolto degli altri, il fare bene quanto siamo chiamati a fare, ogni giorno. La
pienezza della vita non sta nelle tante cose che possiamo fare ma nella con-
sapevolezza che le stiamo facendo, nella capacita di rispondere alla domanda
“per CHI” sto dando la vita...

Discernere ¢ scegliere non semplicemente come essere, ma chi diventare!».

Tosca Ferrante, ap

13




Per conoscere piu da vicino don Alberione B

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-
cando una serie di contributi volti a far conoscere, attra-
verso i principali episodi, la vita e la missione del nostro
amato Fondatore, don Giacomo Alberione.

IL 1900, ANNO SANTO, ANNO DELLA «CHIAMATA»

«La notte che divise il secolo scorso dal corrente fu decisiva per la
specifica missione e spirito particolare in cui sarebbe nato e vissuto il
suo futuro Apostolato. Si fece 1’adorazione solenne e continuata in
Duomo (Alba), dopo la Messa solenne di mezzanotte, innanzi a Gesu
esposto. | seminaristi di Filosofia e Teologia avevano liberta di fermarsi
quanto credevano. Vi era stato poco prima un congresso (il primo cui
assisteva), aveva capito bene il discorso calmo ma profondo ed avvin-
cente del Toniolo. Aveva letto I’invito di Leone XIII a pregare per il se-
colo che incominciava. L’uno e I’altro parlavano delle necessita della
Chiesa, dei nuovi mezzi del male, del dovere di opporre stampa a stam-
pa, organizzazione ad organizzazione, della necessita di far penetrare il
Vangelo nelle masse, delle questioni sociali... Una particolare luce ven-
ne dall’Ostia santa, maggior comprensione dell’invito di Gesu “venite
ad me omnes”» (AD 13-15).

Don Giuseppe Barbero, lo storico che ha curato la biografia piu
completa di Don Alberione, ci ricorda che queste parole furono scritte
nel dicembre del 1953 e fanno parte dell’autobiografia di Don Giacomo
Alberione. E il Fondatore a spiegarci perché il 1900 & un anno di Grazia
per la sua vita e la storia della nostra Famiglia Paolina. Tutto nasce
dall’invito di Papa Leone XIII a vivere in preghiera il passaggio di seco-
lo. E il 31 dicembre del 1900 anche i seminaristi di Alba si preparano
alla celebrazione della Messa e a passare la notte in adorazione davanti

14



al Santissimo. Proprio durante questa veglia, «una particolare luce venne
dall’Ostia santay», una maggiore comprensione circa il senso della sua
“chiamata” raggiunge il sedicenne Giacomo. Qui avviene 1’incontro con
il Cristo, con quella luce che illumino cosi tanto il suo cammino da mo-
strargli orizzonti nuovi rispetto alla vita diocesana, e gli permise di in-
travedere strade nuove per il VVangelo, sperimentando una fecondita che
nel tempo si esprimera nella nascita della nostra Famiglia e dei nostri
molteplici apostolati.

A sedici anni e difficile vedere con chiarezza il futuro, ma per Gia-
como le parole incise sulla porticina del tabernacolo della cappella del
Duomo, «venite ad me omnes», lo penetrarono cosi in profondita da
coinvolgerlo in una nuova missione nella Chiesa.

L’Enciclica Tametsi futura di Leone XIII (1 novembre 1900) e le
parole di Giuseppe Toniolo, sociologo ed economista cattolico, circa il
senso degli eventi sociali di quel periodo, trovarono accoglienza in Gia-
como, e lo aiutarono a dar forma ad una vita che solo nel tempo fu chia-
ra per tutti. In quella piccola cappella, in quella notte di preghiera, por-
tando nel suo cuore le parole calde e forti del Papa e del Toniolo, Gia-
como Alberione si trovo ‘cambiato’, e la sua vita assunse una direzione
speciale.

«Alle ore dieci del mattino doveva aver lasciato trapelare qualcosa
del suo interno, perché un chierico (fu poi il Canonico Giordano) incon-
trandolo gliene fece le meraviglie. — Da allora questi pensieri ispirarono
le letture, lo studio, la preghiera, tutta la formazione. L’idea, prima mol-
to confusa, si chiariva e col passar degli anni divenne anche concreta»
(AD 21).

Giacomo «si senti profondamente obbligato a prepararsi a far qual-
cosa per il Signore e gli uomini del nuovo secolo con cui sarebbe vissu-
to» (AD 15). Oriento tutto a questo fine, si rese disponibile al Signore e
ai suoi segni, che non mancarono.

Questo giovane seminarista inizia a coltivare in sé desideri e pen-
sieri che condividera con il Canonico Chiesa, suo padre spirituale. E
piano piano tutto diventera chiaro, concreto.

Domenico Soliman
15



La parola del Fondatore

“Essere interamente in Maria,
per essere piu perfettamente in Gesu Cristo...”.

Mentre sto preparando questa mia condivisione per la nostra circolare,
corrono giorni molto intensi e strazianti per tutto il nostro Paese, e in partico-
lare per la mia terra bergamasca, colpita in modo molto forte dalla pandemia
del coronavirus. Tanti malati, tanti morti: conoscenti e persone amiche, tra cui
molti sacerdoti diocesani, e religiosi e religiose...

Sfogliando il libro Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno, scritto
dal nostro don Alberione, ho trovato questo capitoletto mariano dal titolo “La
vita di Maria tra noi”. Mi e sembrato il piu appropriato per questa circostan-
za, perché sento molto vicina in questi giorni l’intercessione, la tenerezza della
Beata Vergine.

La perfetta divozione a Maria consiste: nel pensare come Maria; desidera-
re cio che desidera Maria; volere cio che vuole Maria; operare con Maria; ave-
re le intenzioni di Maria. In una parola essere interamente in Maria, per essere
pit perfettamente in Gesu Cristo. E perfetto devoto chi pud dire: io vivo, ma
veramente non piu io; vive in me Maria; e questo per trovare la via che ci porta
a Gesu, onde poter concludere: Vivo io, ma veramente non piu io; vive in me
Gesu Cristo. La mia vita & Cristo, e la via per giungervi &€ Maria.

Perché la devozione a Maria?

Perché il devoto di Maria si salva.

Perché chi e molto devoto di Maria, si fa santo.

Perché il devoto di Maria non pecca.

Perché il devoto di Maria si rialza piu presto, se caduto.

Perché il devoto di Maria € da Lei guidato ed assistito.

Perché il devoto di Maria opera pit santamente.

Perché il devoto di Maria € soccorso in tutte le necessita.

Perché il devoto di Maria ha piu fede, pit speranza, piu carita.

Perché il devoto di Maria ¢ assistito da Lei in morte.

16



Perché il devoto di Maria € liberato dal Purgatorio.

Perché il devoto di Maria avra piu gloria in Paradiso.

Perché Maria ¢ I’aiuto del popolo cristiano.

Perché Maria é la Regina della pace.

Perché Maria é la salute degli infermi.

Perché Maria é la consolatrice degli afflitti.

Perché Maria € il rifugio dei peccatori.

Perché Maria é la potente avvocata presso Dio.

Perché Maria é causa di letizia, porta del cielo, stella mattutina.
Perché Maria é madre mia.

Perché Dio, Gesu e la Chiesa vogliono la devozione a Maria.

Chi arrivera alla perfetta devozione? Chi:
a) studiera meglio Maria;
b) imitera meglio Maria;
c) preghera meglio Maria...

Come sempre il Primo Maestro entra subito con chiarezza nel vivo, indi-
candoci con quale modalita siamo chiamati ad agire nella nostra vita quoti-
diana.

Don Alberione sintetizza la nostra risposta in tre atteggiamenti concreti,
a lui cari, che troviamo in tanti altri testi: studiare, imitare, pregare. Se li at-
tueremo, potremo definirci veri e autentici figli di Lei, che & nostra Madre e
non ci abbandona mai.

Termino con una preghiera del Fondatore, che vuole essere una inces-
sante invocazione di intercessione e di affidamento, nella speranza che quando
leggerete questa mia condivisione la situazione stia tornando ad una lenta
normalita...

Sono tutto vostro, o Maria, e quanto ho, tutto I’offro a Gesu per le vostre
mani benedette, o Madre! Non mi lasciate un momento; anzi non permettete
che io vi abbandoni. Rendetemi degno vostro divoto; affinché io arrivi a canta-
re eternamente le vostre lodi, e con voi le lodi di Dio altissimo.

Teogabri

17



Visitiamo insieme lo STATUTO

(6]
La professione dei consigli evangelici

‘ 1. Come appartenenti all’l.S.G.A., siamo
impegnati a vivere la professione dei Consigli
Evangelici in ogni momento della giornata, nel-
la consapevolezza del valore dell’impegno as-
sunto mediante la consacrazione. Ogni occupa-
zione svolta diventa opera di apostolato, nello

RE spirito comune alla Famiglia Paolina, per dare
al Divino Maestro possibilita di svolgere, attraverso le nostre modeste persone
e capacita, il fine trascendente di redenzione individuale e sociale. L’impegno
a conformarsi a Gest Maestro: «non & una bella espressione, non € un consi-
glio: € la sostanza della nostra Congregazione; € essere 0 non essere paolini.
Non si possono fare digressioni!», afferma il beato Alberione (Meditazioni alla
comunita, Pr DM, pp. 72-73).

2. La suddetta conformazione alla mentalita ed alla vita del Divino Mae-
stro, viene da noi attuata mediante un’osservanza coscienziosa dei Consigli
Evangelici, assunti nell’Istituto, che lasci trasparire, pur nella riservatezza con
la quale svolgiamo tale esercizio, il segno ed il frutto del dono vocazionale ri-
cevuto. Questo significa concretizzare nella vita di ogni giorno il senso di bea-
titudine e riconoscenza per la gratuita divina, progredendo con fede lieta e in-
dubbia nell’adempimento della nostra missione di santificazione nella Chiesa e
nel mondo. Secondo don Alberione: «il vero, primo e principale lavoro del re-
ligioso é quello di progredire, cioé perfezionarsi ... Il progredire ¢ dovere di
stato al quale sono ordinate le grazie di stato; al quale sono ordinate le costitu-
zioni, il governo, la pieta» (Anima e corpo per il Vangelo, p. 58).

3. 1l perseguimento del progresso nella conoscenza e nella capacita di
giudizio, auspicabile nell’esistenza di ogni persona, diviene un vero e proprio
dovere per noi, impegnati nel processo di conformazione a Gesu Verita, Via e
Vita. In tal senso, pur operando all’interno del secolo e per forza di cose occu-
pati anche nella gestione domestica della nostra vita, siamo tuttavia ben co-
scienti che la nostra conversione a Cristo e tanto piu effettiva, quanto piu si &
fedeli all’osservanza dello Statuto ed alla coerenza della nostra vita, qualificata

18




dalla professione dei Consigli Evangelici di castita, poverta, obbedienza. Di-
viene percio una ben opportuna pratica, quella di rinnovare periodicamente la
formula di consacrazione religiosa al nostro Istituto secolare paolino, al quale,
solennemente, ci siamo offerti «con tutto il cuore per conseguire la perfetta ca-
rita nel servizio di Dio e della Chiesa».

Castita.

1. La nostra consacrazione non € rivestita da un abito religioso o da un
segno esteriore che la manifesti alle persone. Tuttavia, essa rappresenta come
un rivestimento invisibile e prezioso, che necessita di una continua cura, per
essere tenuto sempre molto in ordine. Per questo siamo impegnati a gestire con
prudenza i rapporti con gli altri, i quali ignorano il nostro stato e le nostre ri-
serve nello stabilire e coltivare equilibrate relazioni sociali, fondate sul primato
dell’amore verso Dio e sulla fedelta agli impegni assunti con il nostro Istituto.

2. Il nostro celibato intende infatti esprimere la gioia e la soddisfazione
dell’amore gratuito ed eterno ricevuto dal Figlio di Dio, Cristo Gesu fatto uo-
mo. Non si attua percio in senso negativo, come una fatica, una repressione.
Ma come lieto superamento di un livello di natura ordinaria, concesso dalla
grazia divina, svolto in funzione di uno stato supremo dell’essere, segno dei
beni celesti ed anticipazione dello stato perfetto che la persona conseguira nella
pienezza del regno di Dio.

3. La castita & una gratificazione della grazia, manifestata dall’acutezza
d’animo che da essa deriva. E come una camicia pulita, profumata e ben stira-
ta, indossata con piacere tutti i giorni, con molto riguardo. Non ¢ come un fiore
di plastica, ma come un bocciolo vero e vivo, che necessita di amorevole e
continua dedizione per mantenersi in crescita, compensata dal fruimento dei
pregevoli effetti ad essa connessi (cf Mt 19,11). Tutti i pensieri sono assorbiti
da questo ideale di armonia e chiarezza interiore, che di certo non & improdut-
tivo e sterile come potrebbe sembrare in un’ottica puramente umana. Infatti,
I’acqua che irrora la terra serve a nutrire e mantenere in salute la pianta, in vi-
sta del fiore e del frutto. Se non ci fosse la certezza di una finalita trascendente,
confortata da un contraccambio gia percepibile mentre si custodisce tale stato,
come promesso da Cristo, la privazione della soddisfazione del piacere affetti-
vo e sensibile non avrebbe alcun senso.

4. 1l Signore accolse i suoi discepoli che tornavano da lui pieni di gioia,
perché le forze della natura si sottomettevano ad essi. Egli la accrebbe, affer-
mando che i loro nomi erano scritti nei cieli (cf Lc 10,17). Dominare i sensi e

19



correggere le insane passioni & come condividere il potere regale di Cristo, re-
gnando su se stessi come su di un regno. Anche il nome di chi si esercita con
profitto in questa disciplina, se prima era scritto a matita, poco alla volta, in
proporzione al quotidiano impegno, potra essere marcato con inchiostro inde-
lebile nei registri celesti. 1l divino Maestro non si risparmia infatti nel sostenere
chi si esercita nella purezza, assai cara a Maria, dando tutto quanto necessita
per rendere lievi le difficolta e superare gli imprevisti, nei quali possono sem-
pre incorrere i suoi consacrati, nel condividere di buon grado con i fratelli que-
sto frutto eccelso, gratuitamente ricevuto.

Poverta.

1. 1l voto di poverta manifesta la caducita delle cose terrene ed il loro va-
lore transitorio, in relazione a quelle che ci sono state promesse. Esso, come gli
altri Consigli Evangelici, € un esercizio di speranza che esprime I atteg-
giamento che il consacrato assume nel suo pellegrinaggio verso cio che é defi-
nitivo, rispondendo pienamente all’invito del Signore: «Se vuoi essere perfetto,
va’, vendi i tuoi beni, da’ il ricavato ai poveri e avrai un tesoro nei cieli, poi,
vieni e seguimi» (Mt 19,21). Nel rispondervi, in modo adeguato alla nostra
condizione, troviamo difatti il centuplo in liberta dalle cose, in sobrieta per
condividere, in sapienza per affidarci in tutto alla provvidenza divina. Le no-
stre mani, quindi, in un certo senso sono come bucate, non perché sciupiamo i
beni posseduti, ma perché sappiamo che prima o poi dobbiamo perdere tutto:
quindi non ci attacchiamo ad essi, piti del necessario.

2. Secondo la testimonianza e il pensiero del nostro Fondatore, la poverta
paolina ha cinque funzioni: rinuncia al superfluo, per accogliere amore e dive-
nire amore; produce il necessario, che permette di sostenere se stessi e gli altri;
conserva gquanto abbiamo per acquisizione, per gratuita divina, per pura eredi-
ta; provvede a noi e agli altri, se particolarmente bisognosi di tutto; edifica nel
correggere la cupidigia dei beni (cf UPS 447).

3. La poverta di spirito coinvolge tutta la nostra persona: qualita, talenti,
cultura; come pure caratterizza all’interno dell’Istituto la nostra fraternita. Co-
sicché ci teniamo liberi da ambizioni di carriera, da preoccupazioni eccessive
per il domani, da privilegi che ci separano da quanti vivono in condizioni disa-
giate. Prediligiamo, anzi, la sobrieta, il rispetto e 1’amore per il creato, la giu-
stizia, I’onesta. Riguardo ai beni materiali, cerchiamo di non pesare sugli altri
e, per quanto ci € possibile, ci prepariamo all’anzianita, provvedendo al nostro
sostentamento, senza tuttavia confondere la parsimonia con 1’avarizia.

20



4. Responsabili della scelta fatta di appartenere all’Istituto, professiamo il
voto di poverta evangelica, impegnandoci a sottoporre periodicamente al Dele-
gato dell’.S.G.A. il rendiconto economico. Sentiamo anche il dovere di con-
correre con offerte alle necessita dell’Istituto, ¢ non pretendiamo, qualora ve-
nisse a cessare la nostra appartenenza ad esso, qualsiasi tipo di rimborso o re-
stituzione per quanto donato in antecedenza.

Ci assumiamo, inoltre, 1’obbligo di redigere il testamento personale nel
momento in cui entriamo a far parte definitiva dell’Istituto con la professione
perpetua e ad aggiornarlo, quando occorre. Tali impegni sono una conseguenza
della nostra volonta di essere membri dell’Istituto, come pure della scelta di
appartenervi, in forma definitiva. | rispettivi testamenti vengono custoditi e
conservati in busta chiusa nell’ Archivio dell’Istituto.

Obbedienza.

1. L’obbedienza, che ci comunica e ci mantiene nella volonta di Dio, €
I’ offerta della nostra mente, della nostra volonta, del nostro cuore a Dio, il qua-
le tutto dispone affinché possiamo progredire nel suo santo servizio. Afferma il
nostro Fondatore che «i pil intelligenti sono generalmente anche i pit obbe-
dienti, perché o capiscono le ragioni del comando o, pur non conoscendole,
sanno che I’obbedienza ¢ il segreto di meriti e di felicita» (RSP, p. 251).

2. Con la professione del voto di obbedienza, a imitazione di Cristo Gesu,
che si ¢ fatto obbediente fino alla morte (cf Fil 2, 8), accogliamo totalmente la
volonta del Padre nella nostra vita, che affidiamo a Lui con una totale disponi-
bilita al suo benevolo volere. L’obbedienza ¢ infatti ascolto di Dio, il quale di
norma si rivela attraverso il vissuto di ogni giorno.

3. Dal punto di vista pratico, la nostra obbedienza é ordinata, generalmen-
te, a quanto indicato dal nostro Statuto e, nello specifico, dal programma di vita
elaborato sotto la guida del nostro Sacerdote Delegato, nel corso degli Esercizi
Spirituali. Ci riserviamo quindi, oltre ai necessari spazi di preghiera quotidiana,
momenti di analisi circa il nostro impegno, per discernere e capire se quanto
viviamo rimanga nel disegno vivo suggeritoci nel silenzio degli Esercizi dalla
presenza di Gesu Maestro.

4. Esercitiamo 1’obbedienza: nella buona competenza con cui svolgiamo
le nostre mansioni quotidiane e professionali. Nel rispetto delle leggi proprie
del diritto civile e di quelle specifiche del posto di lavoro, rivolgendo massima
attenzione alle richieste delle persone che collaborano con noi, come se Dio
parlasse attraverso di esse. Nell’accoglienza delle difficolta, della sofferenza,

21



intese come doni della grazia divina. Nel cammino di purificazione dal nostro
orgoglio e dal desiderio di sopraffazione. Nel coraggio nel farci carico dei fra-
telli in difficolta, privilegiando in tal senso quanti appartengono all’Istituto.

5. Il voto di obbedienza, liberamente assunto, ci impegna a seguire Cristo
con accogliente mitezza verso le indicazioni a noi proposte dal Delegato Pro-
vinciale, in ordine all’impegno preso nell’osservare la nostra Regola e nel per-
fezionare la nostra adesione alla vita ed alla preghiera della Chiesa. Qualora, al
membro dell’Istituto, venga fatto un richiamo riguardante il Consiglio del-
I’obbedienza, resta per lui un obbligo morale I’accettare la correzione.

6. L obbedienza rappresenta un impegno primario finalizzato a perfezio-
nare le nostre coscienze, impegnate a valutare le circostanze e le situazioni
contingenti con equilibrio e fermezza, distaccati dai punti di vista ed opinioni
personali, docili all’azione dello Spirito, fedeli alla Chiesa, rispettosi verso le
legittime autorita. Le quali, con i loro interventi, con le loro disposizioni, altro
non fanno che predisporre la nostra vita al progresso, ad utilita non solo nostra,
ma di tutta la Famiglia e di tutta la Chiesa.

Giancarlo Infante

22


https://www.bing.com/images/search?q=vita+religiosa+immagini&id=5050487E51EE855D0A8DA6D576C1A8106903B8F8&FORM=IQFRBA
https://www.bing.com/images/search?q=vita+religiosa+immagini&id=5050487E51EE855D0A8DA6D576C1A8106903B8F8&FORM=IQFRBA

31 maggio: Visitazione di Maria alla cugina Elisabetta

23



Comunicando tra noi...

La mia esperienza di operatore sanitario in tempo di coronavirus

“...L esempio ¢ predica silenziosa che parte
dalla vita e va a riformare la vita...”. In questa
espressione del nostro fondatore don Giacomo
Alberione ¢ racchiusa 1’esperienza che sto vi-
vendo come uomo, cristiano, consacrato, e So-
prattutto come operatore sanitario in questi gior-
ni di emergenza di coronavirus.

Sono giorni molto intensi, sia a livello assi-
stenziale sia a livello umano, che vivo nel repar-
to ospedaliero dove lavoro. Vedere questi malati
isolati dal resto del mondo, in prevalenza anzia-
ni, con difficolta respiratorie, bisognosi di o0ssi-
geno che viene erogato dalle macchine respirato-
rie, senza poter vedere e avere accanto i propri cari, talvolta disorientati, ango-
sciati... E noi operatori che cerchiamo di mettercela tutta per rassicurarli e ras-
serenarli con una parola, una battuta, e magari una strofa di una canzone dei
loro tempi...

Un altro aspetto straziante & vedere morire i pazienti talvolta senza nessun
parente al loro fianco (cerchiamo di chiamarli ma il tempo é tiranno, e i fami-
liari arrivano quando il loro caro é gia morto): li facciamo vestire con i presidi
di protezione e comunichiamo loro che quello ¢ 1’ultimo momento che lo pos-
sono vedere, perché poi la cassa da morto verra chiusa. ..

11 vescovo di Bergamo ha dato I’opportunita a noi operatori sanitari in vir-
tu del nostro Battesimo di fare un gesto molto bello e significativo sui malati
che quotidianamente incontriamo, in particolare su quelli che stanno compien-
do I’ultimo tratto della loro vita: ed & quello della benedizione, tracciando un
segno di croce sulla loro fronte... lo volentieri compio tale gesto, arricchendo-
lo con olio profumato di nardo donatomi da una missionaria bergamasca che
opera in Terra Santa...



Un altro momento delicato € quando i parenti suonano alla porta del re-
parto per consegnare gli indumenti di ricambio per i loro cari: tra gli indumenti
ci sono biglietti di incoraggiamento, disegni dei figli e nipoti... E mentre ti
consegnano la borsa una lacrima scende dal loro viso; poi aggiungono: “me lo
saluti e dica che siamo con lui”. Per fortuna ¢’¢ chi riesce ad usufruire del cel-
lulare per effettuare chiamate e videochiamate: esso attutisce questo momento
molto forte...

E come esprimere 1’emozione che provo nel vedere nel cortile interno del-
la clinica un tendone dove sono presenti diverse file di casse da morto: imma-
gini che fin ad ora avevo visto solo ai tg in occasione di terremoti o disgrazie?
Vedere dal vivo cio che tutti i mezzi di comunicazione hanno mostrato, cioe le
camionette dell’Esercito portar via le casse, come stringe il cuore!

E una situazione complicata a livello sanitario e assistenziale, e straziante
a livello umano, perché ognuno di noi operatori sanitari vede in quei pazienti i
propri cari, € non solo a livello virtuale ma concretamente: diversi colleghi
hanno ricoverato per il covid-19 i propri cari, che talvolta vengono segnati dal-
la morte.

E una guerra senza armi quella che stiamo tutti vivendo.

Affidarsi e fidarsi di GESU ¢ il sostegno che ho per continuare ogni giorno
il mio servizio di operatore sanitario e per gustare appieno il senso vero della
vita, che ti riforma e ti trasforma...

Matteo, gabrielino

IL VALORE DEI LEGAMI
(testimonianza per la Pastorale Giovanile Nazionale)

Quando penso alla parola “legame” mi vengono in mente soprattutto le
persone. Sono un laico consacrato nell’Istituto San Gabriele Arcangelo, una
delle dieci fondazioni del Beato Giacomo Alberione che costituiscono la Fami-
glia Paolina. I laici consacrati non hanno la vita comune: niente preghiere co-
muni, niente orari di pranzo e cena comunitari, niente attivita insieme. Ciascu-
no vive per conto proprio, sostenuto dal proprio lavoro: io abito da solo e sono
un insegnante di italiano a stranieri.

Una domanda che spesso mi rivolgono a questo punto €: “ma non ti senti
solo?”.

25



Solo? E perché? Innanzitutto ciascuno di noi coltiva relazioni familiari, di
amicizia, di lavoro e con tutte le persone dei propri ambiti di impegno (parroc-
chia, associazioni di volontariato...).

Infatti, noi non abitiamo insieme perché la nostra vocazione € vivere i tre
voti nella quotidianita di una vita ordinaria, comune alla maggior parte delle
persone.

Non abitiamo insieme, ma il nostro legame ci salva: abbiamo scelto la
stessa forma di vita, un’appartenenza a Dio secondo un carisma condiviso tra
tutti. Ci vediamo raramente per i ritiri e gli esercizi spirituali, ma cio che ab-
biamo e viviamo in comune ci lega e ci salva — dicevo — dalla tentazione di fare
della nostra vocazione qualcosa di esclusivo e strettamente personale, cioe
chiuso.

Nella mia esperienza, il legame che vivo nel mio Istituto non é qualcosa
che mi blocca e mi toglie la liberta. Al contrario, lo immagino piu come il le-
game — fatto pero di persone ed esperienze — che unisce il bambino al-
I’aquilone: coi piedi ben saldi per terra, posso comunque volare in alto, con
Dio.

Matteo Torricelli

26


https://www.bing.com/images/search?q=immagini+mani+che+s%27intrecciano&id=26DF0E79C5CDB6A633FE6693A4699BC2B149D0BD&FORM=IQFRBA
https://www.bing.com/images/search?q=immagini+mani+che+s%27intrecciano&id=26DF0E79C5CDB6A633FE6693A4699BC2B149D0BD&FORM=IQFRBA

Per il ritiro personale

In vista del ritiro personale — in questo periodo caratterizzato dalla so-
lennita della Pentecoste — propongo le seguenti riflessioni del nostro beato Al-
berione sul ruolo dello Spirito Santo nella nostra spiritualita. Le abbiamo gia
considerate altra volta: ma ora vogliamo sostare su di esse con [’attitudine
meditativa e orante, tipica del ritiro spirituale.

Molto utile anche fermare la nostra attenzione sulla meditazione del
Fondatore alle Figlie di San Paolo riportata di seguito. E dello stesso periodo
del Donec formetur, e ricalca i medesimi temi.

“I PIU MIRABILI EFFETTI” PRODOTTI IN NOI DALLO SPIRITO SANTO

1. Entro in relazione con Gesu-Verita (per la mente)

Gv 3,5ss.:

“In verita, in verita ti dico, se uno non nasce da acqua e da Spirito non puo
entrare nel regno di Dio... Non ti meravigliare se t’ho detto: dovete rinascere
dall’alto”.

Gv 14,25s.

“Vi ho detto queste cose mentre sono ancora presso di voi. Ma il Paracli-
to, lo Spirito Santo che il Padre mandera nel mio nome, lui vi insegnera ogni
cosa e Vi ricordera tutto cio che io vi ho detto”.

Gv 15,26

“Quando verra il Paraclito, che io vi mandero dal Padre, lo Spirito della
verita che procede dal Padre, egli dara testimonianza di me; e anche voi date
testimonianza, perché siete con me fin dal principio”.

Gv 16,13ss.

“Quando verra lui, lo Spirito della verita, vi guidera a tutta la verita, per-
ché non parlera da se stesso, ma dira tutto cio che avra udito e vi annuncera le
cose future...”.

27



Nell’ottica di don Alberione, Gesu non solo dona la grazia, ma € la grazia.
E ancora: é anche la fonte — “I’autore” — della grazia. Don Alberione, pur pen-
sando soprattutto a Gesu-Vita, Gesu-grazia, non trascura di presentare la grazia
divina secondo le distinzioni classiche della teologia: grazia santificante,
“quella che rende 1’anima bella, figlia di Dio, amica di Gesu”, e grazia attuale,
“quella che da il valore e la forza per compiere gli atti virtuosi”.

A questo punto, ecco irrompere lo Spirito Santo con la sua azione tra-
sformante. Il Fondatore, nel presentare gli “effetti” dello Spirito, invita a veder-
li e accoglierli con ammirazione, quali effetti “mirabili”, anzi: “i pit mirabili”!

DF, pp.59-60.

1. Gesl Cristo autore della grazia. La grazia santificante ¢ quella che
rende 1’anima bella, figlia di Dio, amica di Gesu, coerede di Gesu, erede del
Cielo. La grazia attuale é quella che da il valore e la forza per compiere gli
atti virtuosi e fuggire il peccato. La grazia santificante pud crescere ogni
giorno, ogni momento; ’attuale si ottiene colla preghiera.

2. La grazia attuale ¢ tanto necessaria che I’'uomo caduto, con le proprie
forze, non puo fare senza di essa tutte le cose necessarie al suo fine soprana-
turale, non puod fare nemmeno la minima cosa.

Lo Spirito Santo infondendogli pero la grazia lo rende idoneo a consegui-
re il fine sopranaturale; anzi la grazia produce nell’'uomo i piu mirabili ef-
fetti: illustrazione alla mente, affetto santo al cuore, ispirazione alla volonta.
Inoltre agisce in ogni periodo e condizioni di vita.

3. Contemplazione della Pentecoste: a) per mezzo di Maria Santissima
orante; b) apporta la scienza celeste, virtu eroica, zelo apostolico.

Ecco i prodigi compiuti dallo Spirito nella persona che si apre docilmente
alla sua azione:

“illustrazione alla mente”: lo Spirito agisce sulla mente, donandole luce
dall’alto. La mente viene abilitata ad assumere i pensieri e i giudizi di
Gesu;

— “affetto santo al cuore”: lo Spirito immette nella persona desideri santi.
Gli aneliti del cuore vengono gradualmente elevati e diventano santi;

— “ispirazione alla volonta: la volonta personale rimane sotto 1’azione
dello Spirito e diviene pertanto “ispirata”, rivolta soltanto al “gran sole”
che e la volonta di Dio.

28



Si comprende allora ’'urgenza della “contemplazione della Pentecoste”,
da vivere “per mezzo di Maria Santissima orante”. Si tratta di una contempla-
zione che gradualmente arriva a trasformare tutta la persona: trasforma la men-
te in quanto “apporta la scienza celeste”; trasforma la volonta in quanto procu-
ra “virtu eroica”; trasforma il cuore donandogli “zelo apostolico”.

ALLE FIGLIE DI SAN PAOLO, 1932, pp.276ss.

“Dare al Signore tutto...”
“affinché la vita di Gesu sia formata in noi”

Maria formo il corpo di Gesu, lo educo, lo istrui; ed ammirava i suoi pro-
gressi meravigliosi in eta, sapienza, grazia e merito. La benedetta nostra madre
Maria non ebbe solo la grazia di far crescere il suo primogenito, ma allo stesso
modo ha la grazia di far crescere tutti i suoi secondogeniti, terzogeniti che sia-
mo noi; ella ci deve ottenere lo Spirito Santo. Guardate la Chiesa nascente co-
me fu fatta crescere dalle sue preghiere, dal suo raccoglimento nel cenacolo e
dallo Spirito Santo da lei invocato. Se vogliamo veramente crescere, facciamo-
ci figli di questa nostra Madre.

Che significa questo che oggi vi dico? Molti non sono persuasi che, come
si aumenta nei giorni, cosi bisogna aumentare in sapienza, maturita, prudenza,
senno, virtu, grazia e merito. Molti pensano: Purché sia tranquillo in punto di
morte! Pensano a liberarsi dal peccato e, in punto di morte, morire in grazia di
Dio.

Bisogna invece crescere sempre, momento per momento. Adoperare bene
ogni minuto, diligentemente, in ogni dovere e allora cresciamo. Ma occorre
sempre molta diffidenza di noi stessi, pensando che tutto ci viene da Dio e a
noi tocca corrispondere alla grazia: allora tutto cresce: sapienza, virtu, grazia e
merito, nel nostro cuore. (...)

Cresciamo sempre, chiediamo la sapienza celeste e anche quella umana
che ¢ necessaria, la sapienza nell’apostolato, negli uffici e nelle cose interiori,
la sapienza dell’esame di coscienza o [conoscenza] di noi stessi, che ¢ il mas-
simo della sapienza umana, mentre il sommo della sapienza divina é che Dio é
rimuneratore dei buoni e dei cattivi e ci aspetta per darci un premio o un casti-
go alla fine della vita.

29



Alcuni non sanno cosa chiedere quando si dice di chiedere la sapienza.
Chiedetela sempre la sapienza, perché se sapeste tutte le lingue e possedeste
tutte le scienze, ma non quella interiore, che é la conoscenza di noi stessi, sare-
ste un niente, come dice S. Paolo. (...)

La sapienza non ¢ il privilegio di chi ha studiato all’universita, ma consi-
ste nel conoscere se stessi e Dio. Conoscere se stessi € la piu alta filosofia, co-
noscere Dio ¢ la teologia.

S. Agostino, il grande dottore della Chiesa, pregava: «Domine, noverim
me, noverim te: Fa’ che io conosca la mia nullita e la tua grandezza». [Percio:]

1) Tutti dobbiamo chiedere questa sapienza: conoscere noi e Dio € la
somma sapienza, il resto adorna, abbellisce e feconda.

2) Bisogna chiedere la virtu, la forza di volonta; la virth é forza e robu-
stezza, non ¢é fatta di sdolcinature, ma € la potenza di Dio che si comunica
all’anima.

Vi sono anime elette che danno tanto, tanto al Signore; altre si contentano
di parole. Dare al Signore tutto, vuol dire dargli quel che ci ha dato, offrirgli
mente, cuore, tempo, salute, vita, forze, perché egli ce ne dia il merito.

3) Dobbiamo chiedere aumento di grazia, di amor di Dio, di vita di Dio in
noi, di intimita con lui; chiedergli quel dono celeste che ci unisce a lui e i doni
dello Spirito Santo, oltre la fede, la speranza e la carita.

4) Chiediamo piu merito, per poter andare piu in alto in paradiso. Il para-
diso é fatto di gradini e su ciascuno di essi sta un coro degli angeli, ma fra i
beati vi ¢ differenza: “Stella a stella differt in claritate” [1Cor 15,41: Ogni stel-
la infatti differisce da un’altra nello splendore]. Ebbene chiediamo di andare
molto in su, diciamo alla Madonna che ci dia i meriti di Gesu affinché la vita di
Gesu sia formata in noi, come dice S. Paolo: «Donec formetur Christus in vo-
bis».

Cresciamo? Cresciamo sotto lo sguardo della Madonna? Si cresce cosi
bene sotto 1’occhio di una madre intelligente e premurosa! Mettiamoci bene
sotto lo sguardo di Maria santissima e diciamole che oggi la eleggiamo a nostra
madre, perché ella si prenda tanta cura di noi, della nostra vita e della nostra
vocazione.

2. Mi confronto con Gesu-Via (per la volonta)

v' Come consento allo Spirito di rendere luminosa la mia mente? Ritaglio
ogni giorno il tempo per la meditazione? Trovo almeno una mezz’ora
per la lettura spirituale?

30



v Come consento allo Spirito di donare “affetto santo” al mio cuore? At-
tivo il cuore con desideri di santita, di unione con Gesu, di amore ai
fratelli?

v Come consento allo Spirito di rendere “ispirata” la mia volonta? Curo
bene 1’esame di coscienza, soprattutto quello particolare?

v Cerco di persuadermi che devo crescere “in sapienza, maturita, pru-
denza, senno, virtu, grazia e merito”?

3. Prego in Gesu-Vita (per il cuore)

v Dedico abbondante tempo al dialogo amoroso con Gesu. Gli chiedo di
ottenermi docilita all’azione dello Spirito Santo, come Lui stesso si ¢
lasciato sempre gestire dallo Spirito.

v" Dietro I’invito del mio Fondatore invoco soprattutto abbondanza di sa-
pienza celeste e anche sapienza umana.

v Mi affido a Maria, la eleggo a mia Madre, affinché “ella si prenda tanta
cura di me, della mia vocazione e della mia missione”.

v Riflettendo bene sull’importanza e sulle applicazioni che comporta la
consacrazione allo Spirito Santo, prego con il mio Fondatore:

«A te, Spirito di Verita, consacro la mente, la fantasia, la memoria:
illuminami. Che io conosca Gesu Cristo Maestro e comprenda il suo
Vangelo e la dottrina della Chiesa. Accresci in me il dono della sapienza,
della scienza, dell’intelletto, del consiglio.

A te, Spirito santificatore, consacro la mia volonta: guidami nei tuoi
voleri, sostienimi nell’osservanza dei comandamenti, nel compimento dei
miei doveri. Concedimi il dono della fortezza e il santo timor di Dio.

A te, Spirito vivificatore, consacro il mio cuore: custodisci e accre-
sci in me la vita divina. Concedimi il dono della pieta. Amen».

(Libro delle preghiere, p.188)

31



Pro-memoria

Buon compleanno a:
Francesco L. (19 maggio) Giuseppe C. (31 maggio)
Domenico S. (19 giugno) Mario B. (22 giugno)
Matteo A. (25 giugno).
Ritornati alla Casa del Padre:
Mario Bonati (2/5)  Paolo Leuci (30/5) Angelo Bassi (26/6).

Intenzione per il mese di maggio:

“Sii benedetto, o Gesu: sei morto perché uomo, risorto perché Dio. Tu hai
confermato la tua dottrina con la verita della tua risurrezione. La fede € il fon-
damento della mia salvezza. Chi non crede é gia condannato. Conferma in me
una fede viva, operosa, irradiante” (Preghiere, pag. 246).

Intenzione per il mese di giugno:

“Sii benedetto, o0 Maestro divino, che hai promesso e inviato, da presso il
Padre, lo Spirito Santo per illuminare e santificare la Chiesa. Per le preghiere
di Maria, rinnova la Pentecoste; suscita apostoli in ogni tempo...” (Preghiere,
pag. 247).

Per il Papa Francesco:

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua
luce, la sua forza e la sua consolazione.
Per il Superiore Generale:

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo
aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni.

32



