
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

GENNAIO - FEBBRAIO 2021 
 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



 

2 

 

Indice 
–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

Visitiamo insieme lo STATUTO 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

13 

16 

17 

19 

22 

26 

30 

36 

 

 

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  

DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 
sui Gabrielini:  

www.sangabrielarcangelo.org  

 
Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei 

Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 
Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del Delegato 

dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come persona giuridica» 

con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 1995. 
  

http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/


 

3 

 

Lettera del Delegato 

 

 

Carissimi amici Gabrielini, 

un nuovo anno sta davanti a noi. Chi non avverte immediatamente 

la necessità di benedire il Padre celeste che nella sua infinita benevo-

lenza ci dona altro tempo da vivere? Si tratta infatti di un’altra porzione 

di tempo prezioso che le tre Divine Persone mettono ancora una volta 

nelle nostre mani. Ogni anno iniziamo l’anno nella luce limpidissima di 

Maria, la Madre di Dio. A Lei affidiamo con amore tutte le nostre per-

sone. Penso possano illuminarci anche le considerazioni di Maestra Te-

cla Merlo all’inizio del 1950: “Quest’anno incominciato lo finirò? Non 

lo so. Tutti i minuti, le ore, i giorni, i mesi di quest’anno voglio che sia-

no tutti di Dio, solo per LUI”. 

Un ottimo invito anche per ognuno di noi ad approfittare al meglio 

di questa nuova opportunità per la propria crescita umano-spirituale-

apostolica. Desidero che ognuno senta come rivolto a sé in particolare 

il mio augurio affettuoso, augurio che intendo portare nella mia pre-

ghiera: invoco dal Padre, da Gesù e dallo Spirito ogni benedizione sulle 

vostre persone, sulla vostra salute fisica e spirituale, su quanto vi sta 

più a cuore, sui parenti, conoscenti, amici.  

Con queste buone disposizioni, proseguiamo nella nostra riflessio-

ne, sempre guidati dal pensiero e dall’orientamento del nostro Fondato-

re. Siamo impegnati ad assimilare le riflessioni e gli spunti che egli ci 

dona nell’ampia sezione Mezzi di grazia. 
 

Tra i “mezzi di grazia” che la Trinità SS.ma ci dona perché lo Spirito pos-

sa dare forma a Gesù dentro di noi, il Fondatore colloca anche gli stati di vita. 

Egli introduce il tema affermando che “ognuno ha sulla terra una missione”: 

l’importante è conoscerla e viverla al meglio. «È gran fallimento “far nulla”, il 

più grave, dopo la via del peccato», precisa. Inizia poi la trattazione con lo sta-

to laicale. In esso esistono “molti gradi e doveri”: è impegno irrinunciabile di 

ognuno. Aggiunge poi che “dar figli a Dio è grande sacramento”: e per figli 

egli intende “l’apostolato, o la sofferenza, o le sostanze”. 



 

4 

 

Lo stato laicale 

1. Le vie su cui gli uomini camminano verso il Cielo sono tre: quella dei comanda-

menti, lo stato religioso, lo stato sacerdotale. Lo stato dei comandamenti è lo stato lai-

cale. È il necessario per tutti: giacché due sono i mezzi di salvezza: fede e opere. 

2. La via dei comandamenti obbliga e stringe tutti. Gesù Cristo disse: «serva man-

data» [Mt 19,17: “Osserva i comandamenti”]. La legge stessa naturale contiene i co-

mandamenti, se si eccettua la parte positiva del terzo. Perciò i comandamenti obbli-

gano tutti, subito, sempre, appunto perché sono promulgati con la creazione 

dell’uomo, e scritti nel cuore. Della trasgressione di essi sono colpevoli anche i genti-

li (San Paolo). 

3. a) Ogni persona che vuole essere cristiana, o religiosa, o pia, anzitutto deve os-

servare i comandamenti. La legge positiva si fonda sulla legge naturale. Gesù Cristo 

rimprovera i farisei che, fedeli alle tradizioni, violano la legge naturale; b) l’esame di 

coscienza in primo luogo portato sui comandamenti: nessuna virtù è ferma senza di 

essi; c) il Codice Canonico e ogni legge o consiglio evangelico suppongono di già 

l’osservanza della legge naturale. 

Lo stato laicale è caratterizzato, quindi, dall’osservanza dei comandamen-

ti. Ed è uno stato “necessario” per tutti, dal momento che “due sono i mezzi di 

salvezza: fede e opere”. Quindi l’esame di coscienza deve concentrarsi in pri-

mo luogo sull’osservanza dei comandamenti. 

Ovviamente, nella sua predicazione e nei suoi scritti, il Fondatore ha insi-

stito di più sullo stato religioso. Ma frequentemente ricorda che il fondamento 

è innanzitutto la pratica dei comandamenti: «Animiamoci alla osservanza dei 

comandamenti e dei doveri di stato con la speranza del paradiso, confidando 

d’avere da Dio misericordia. Amiamo il Signore con tutto il cuore e sopra ogni 

cosa, specialmente sopra il nostro amor proprio; al prossimo diamo non parole, 

ma opere».
1
 Mai dimenticare che alla base è indispensabile una solida vita cri-

stiana: «I voti battesimali sono l’impegno per la vita cristiana. Primo: credere, 

fede! Secondo: sperare il paradiso e le grazie per arrivarci. Terzo: amare il Si-

gnore odiando il peccato e osservando i santi comandamenti».
2
 Ancora: «Ma 

sempre ricordarsi, in primo luogo, di essere cristiani e quindi l’osservanza dei 

comandamenti, e quindi la fede, lo spirito di fede, e poi la fiducia in Gesù Cri-

sto e vivere secondo Gesù Cristo osservando i comandamenti e quindi arriva-

re... Il primo uomo, quello che nasce, procede dal battesimo».
3
  

 

 

                                                 

1
 G. ALBERIONE, Prediche inedite alle Figlie di San Paolo, ciclostilate, 1935-36, p.32. 

2
 G. ALBERIONE, alle Suore di Gesù Buon Pastore, 1958, n.437. 

3
 G. ALBERIONE, alle Pie Discepole del Divin Maestro, 1965, n.282. 



 

5 

 

Cari amici, percepiamo immediatamente che questo discorso del Fon-

datore relativo allo stato laicale interpella fortemente ognuno di noi. 

In più, come ricordiamo bene, il 26 novembre scorso è iniziato l’Anno 

Biblico di Famiglia Paolina, che terminerà il 26 novembre 2021, giorno nel 

quale ricorderemo il 50° anniversario della nascita al cielo del beato Gia-

como Alberione. Ci è utile rileggere quanto egli scriveva nell’anno 1960, 

per l’anno biblico indetto in quella circostanza: 

«Quattro intenti perciò devono guidarci nella lettura della S. Bibbia: 

a) Ricavare le Verità che il Signore ci ha rivelato, le cose da credere e da 

insegnare affinché: “Qui crediderit salvus erit” [“Chi crederà… sarà salvato”]. 

b) Apprendere la morale, cioè le cose da fare, i vizi da evitare, le virtù da 

praticare, la strada che dobbiamo tenere per raggiungere più sicuramente il no-

stro fine. 

c) Ricavare dal Sacro Testo la Liturgia, cioè il culto che dobbiamo dare a 

Dio: culto interno e culto esterno, culto privato e pubblico, la preghiera indivi-

duale e sociale. 

d) Imparare dal Sacro Testo, infine, quale sia la nostra missione, il modo, 

lo spirito con cui compiere il nostro ministero, onde corrispondere pienamente 

ai disegni che Dio ha su di noi. 

Chi mette amore alla Bibbia dopo la diffonde. Chi ama la lettura della 

Bibbia diviene illuminato, utile alle anime. Chi sa nella lettura della Bibbia 

comunicare bene con Dio, diviene sempre più l’homo Dei…».  

Indicazioni quanto mai illuminanti, vero? Riusciremo ad approfittare 

dell’Anno Biblico sia per migliorare la lettura orante della Parola di Dio, e 

sia per dedicare più tempo (30 minuti al giorno) anche alla lettura conti-

nua della Bibbia, almeno del Nuovo Testamento? Immagino che ognuno di 

voi si sarà già ben programmato in questo impegno: nessun giorno senza 

almeno una pagina della Bibbia! 

A tutti e ad ognuno in particolare il mio saluto cordiale, con l’augurio 

di un anno nuovo molto sereno e ricco di frutti spirituali-apostolici. 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  



 

6 

 

Spunti biblici  
 

 

I CARDINI DELLA FORMAZIONE DELLA PERSONA 

NEL PROGETTO DI DIO 
 

 

I “cardini” e i “pilastri” della formazione 
 

Nel nostro immaginario e nella nostra esperienza, il termine "cardine" in-

dica ciò che sostiene (come i cardini di una porta) e ciò che fa mantenere 

l’equilibrio, l’orientamento e l’armonia (come le ruote di un carro o di 

un’automobile). 

Anche nella formazione della persona occorre individuare ciò che la so-

stiene, armonizza, equilibra e orienta il suo cammino di crescita in tutte le di-

mensioni e lungo le varie tappe 

fino al suo perfezionamento. 

Don Alberione ha indivi-

duato nell’immagine del “carro” 

e in particolare nelle “quattro 

ruote” che lo orientano e lo so-

stengono un interessante e inno-

vativo modo di esprimere il suo 

metodo educativo e formativo. 

ln modo simile Papa Fran-

cesco individua in una immagine 

i quattro fondamenti che sostengono il processo formativo. È l’immagine dei 

“quattro pilastri”.  

Nel suo libro-intervista La forza della vocazione (EDB, 2018) egli affer-

ma: “La formazione deve essere basata su quattro pilastri: la vita spirituale, la 

vita comunitaria, la vita di studio e la vita apostolica. Tutti questi aspetti de-

vono interagire tra loro” (pag. 78).  

Questi quattro pilastri vengono poi ulteriormente presentati come “pre-

ghiera, vita comunitaria, studio e apostolato” (pag. 83). 

Se da una parte è Dio che orienta il movimento di questo carro, o sostiene 

questi “pilastri”, dall’altra l’uomo è chiamato a seguire questo orientamento 

fino a giungere all’ultima tappa del suo cammino di formazione: la piena matu-

rità e la perfetta configurazione a Cristo, come afferma san Paolo: “fino a rag-

giungere la misura della pienezza di Cristo” (Ef 4,13). 

ln questo processo formativo dell’uomo, Dio da sempre cammina con lui. 



 

7 

 

I.  - IL CAMMINO DI DIO CON L’UOMO 

Viene da molto lontano. Nella storia delle origini (Gen 1-11) si legge che 

dopo la splendida creazione, culminata nella coppia umana fatta a “immagine e 

somiglianza di Dio”, il no del primo peccato ha condizionato tutto e l’umanità 

è andata man mano degradando, come leggiamo nell’episodio biblico del dilu-

vio (Gen 6). La relazione con Dio e con l’altro, con il creato e con se stessi 

viene radicalmente intaccata dal peccato. 

Dio, però, non si arrende e non cambia progetto. La Bibbia racconta la via 

di Dio verso l’uomo, al quale propone quel cammino graduale della via del ri-

torno a lui, che è il cammino della conversione, come è presentato nella storia 

della salvezza e in ognuna delle sue tappe. 

 

Il simbolismo del numero quattro 

Lungo questo cammino è interessante cogliere, tra gli altri, il particolare 

simbolismo con cui vengono presentate queste tappe. 

È il simbolismo che si ispira al numero “quattro”. 

Alla base del simbolismo di questo numero si trova I’esperienza 

dell’orientamento dell’uomo, collocato da Dio, fin dagli inizi, nel creato: da-

vanti, dietro, a destra e a sinistra. Queste indicazioni diventano i quattro punti 

fissi del riconoscimento di sé nell’orizzonte geografico terrestre, mentre il 

creato trova il suo orientamento nei quattro punti cardinali: nord, sud, ovest, 

est, che la Bibbia indica con i termini Oriente, Occidente, Mezzogiorno, Setten-

trione. 

Da questa simbologia che abbraccia l’universalità spaziale hanno origine 

“i quattro angoli della terra” (Ez 7,2; Ap 7,1; Is 11,2), i “quattro fiumi” 

dell’Eden (Gen 2,10), i “quattro venti” (Ez 37,9; Dn 11,4; Mt 24,31). 

Al simbolismo del numero quattro è collegata anche l’idea di completez-

za, di totalità perfetta che si esprime, ad esempio, nei “quattro esseri viventi” 

(che indicano la totalità dell’umanità davanti a Dio: Ez 1,5-21; Ap 4,6-9), nei 

“quattro corni” dell’altare (che doveva essere sempre quadrato, come segno di 

perfezione: Es 30,1-2; 37,25; 38,1). 

Anche nel Nuovo Testamento è presente il riferimento a questo simboli-

smo, che troviamo nelle quattro beatitudini di Luca (6,20-23) e nelle corri-

spondenti quattro maledizioni o “guai” (6,24-26). Lo troviamo anche in Mat-

teo, con le sue otto beatitudini, numero che è il risultato di quattro per due (5,3-

12). 

San Paolo, da parte sua, racchiude in “quattro” dimensioni l’impegno spi-

rituale “dell’uomo interiore”, chiamato a entrare, lungo il suo cammino forma-



 

8 

 

tivo, nel mistero di Cristo: l’ampiezza, la lunghezza, l’altezza e la profondità: 

“il Padre... vi conceda di essere potentemente rafforzati nell’uomo interiore... e 

così, radicati e fondati nella carità, siate in grado di comprendere con tutti i 

santi quale sia l’ampiezza, la lunghezza, l’altezza e la profondità, e di conosce-

re l’amore di Cristo” (Ef 3,15-19). 
 

“Quattro vangeli”, “quattro notti” 

Nella tradizione cristiana il simbolismo del numero quattro viene prolun-

gato nell’idea dei “quattro Vangeli” (secondo Matteo, Marco, Luca, Giovanni). 

Infatti, sono quattro i Vangeli che ci tramandano tutta la predicazione di Gesù, 

presentata nella particolare dimensione in cui i singoli evangelisti interpretano 

la persona di Gesù. Dalla lettura dei quattro Vangeli nel loro insieme, possiamo 

cogliere la totalità della persona di Gesù (“il Cristo totale” – Christus totus – 

come dice sant’Agostino) e la forza della sua parola per la piena realizzazione 

del cammino di formazione dell’uomo. I quattro Vangeli ci descrivono pure 

tutta la vita di Gesù e costituiscono la tappa definitiva della storia della salvez-

za, che conclude così il suo cammino, iniziato nei testi dell’Antico Testamento, 

fin dal momento delle origini. 

Al simbolismo cristiano dei “quattro vangeli” corrisponde nell’ebraismo 

il simbolismo delle “quattro notti”. 

 

Le “quattro notti” della storia della salvezza 

Infatti, sono “quattro” le notti che scandiscono le tappe del percorso che 

conduce alla realizzazione piena della nostra umanità, grazie al progetto 

d’amore di Dio per le sue creature, che si esprime nella storia della salvezza. 

Ecco come sono presentate, nella tradizione religiosa ebraica, queste quat-

tro notti: 
 

La prima notte fu quando il Signore si manifestò sul mondo per crearlo: il 

mondo era deserto e vuoto e la tenebra si estendeva sulla superficie dell’abisso, 

ma il Verbo del Signore era la luce e illuminava. 

Questa è la prima notte, la notte della creazione (Gen 1 e 2). 
 

La seconda notte fu quando il Signore si manifestò ad Abramo dell’età di 

cento anni, mentre Sara sua moglie ne aveva novanta, affinché si compisse ciò 

che dice la Scrittura: Certo Abramo genera all’età di cento anni e Sara partori-

sce all’età di novant’anni. Isacco aveva trentasette anni quando fu offerto 

sull’altare. I cieli si abbassarono e discesero e Isacco ne contemplò le perfezio-

ni e i suoi occhi rimasero abbagliati per le loro perfezioni.  



 

9 

 

Questa è la seconda notte, la notte della fede e della prova di Abramo 

(Gen 22). 
 

La terza notte fu quando il Signore si manifestò contro gli Egiziani duran-

te la notte: la sua mano uccideva i primogeniti d’Egitto e la sua destra proteg-

geva i primogeniti di Israele per compiere la parola della Scrittura: Israele è il 

mio primogenito (Es 4,22).  

Questa è la terza notte, la notte dell’esodo e della Pasqua (Es 12 e 15). 

“Questa – leggiamo nel libro dell’Esodo (12,42) – sarà una notte di veglia 

in onore del Signore per tutti gli Israeliti, di generazione in generazione”. 
 

La quarta notte sarà quando il mondo giungerà alla sua fine per essere 

redento. Le sbarre di ferro saranno spezzate e le generazioni degli empi saran-

no distrutte. E Mosè salirà dal deserto e il Re dall’alto: e il Verbo camminerà in 

mezzo a loro ed essi cammineranno insieme. È la notte di Pasqua nel nome del 

Signore, notte predestinata e preparata per la redenzione di tutti i figli d’Israele 

in ogni loro generazione. 

Questa è la quarta notte, la notte del Messia, quella della salvezza defini-

tiva, come è  annunciata e promessa nel libro del profeta Isaia (Is 56-66). 
 

Far memoria di queste quattro notti aiuta a entrare intensamente nella not-

te di Pasqua, culmine e fonte della salvezza nostra e di tutte le creature che so-

no nel mondo. Come quattro tappe esse scandiscono il cammino, teso a fare 

sempre più di noi, per tanti aspetti figli della notte, i figli della luce redenti 

dall’Amore. 
 

 

II. - LA PERSONALITÀ UMANA-CRISTIANA 

Nella pedagogia antropologica e nella edificazione della personalità uma-

na-cristiana ci troviamo nuovamente dinanzi al simbolismo del numero “quat-

tro”. 
 

Alcuni riferimenti: 
 

A) Il Rapporto all’Unesco della Commissione sull’educazione, all’inizio 

del XXI secolo. Il presidente Jacques Delors, parlando di formazione, “Nell’e-

ducazione un tesoro”, fa riferimento a 4 pilastri per sviluppare il concetto di 

“apprendimento per tutta la vita”: 
   

 imparare a conoscere  

 imparare a fare 



 

10 

 

 imparare a vivere insieme  

 imparare ad essere. 

 

B) Nella prima comunità cristiana (At 2,42; 4,32-35) la vita si muoveva 

attorno a 4 punti importanti: 

 centralità della Parola (= perseveranti nell’insegnamento degli Apostoli) 

 nella comunione fraterna (stare insieme) 

 nello “spezzare il pane” (Eucaristia) 

 nella preghiera (centralità di Cristo) 

 “Tutti i credenti stavano insieme… e godevano la simpatia di tutto il po-

polo” (At 4,47). 

C) Nella pedagogia paolina il Fondatore don Alberione fissa in una sugge-

stiva immagine, le “quattro ruote del carro”, l’obiettivo che affida alla forma-

zione integrale delle persone:  

 lo spirito 

 lo studio 

 l’apostolato 

 la povertà. 

       In queste immagini possiamo cogliere le note fondamentali della forma-

zione di ogni persona: 

 la totalità 

 l’integralità 

 l’universalità 

 la completezza. 
 

L’immagine del “carro paolino” è biblica. Ma sono un’immagine biblica 

anche le quattro “ruote”.  

Entrambe le immagini sono presenti nelle grandi visioni del profeta Eze-

chiele (cfr. Ez 1,15-21; 10,1-22), da cui probabilmente don Alberione può aver 

preso l’ispirazione. 

Come il carro procede con equilibrio e armonia sulle ruote ben orientate, 

così, fuori dell’immagine, procedono le “quattro ruote” della pedagogia albe-

rioniana (cioè i quattro cardini della formazione paolina) per contribuire allo 

sviluppo equilibrato e completo della formazione personale… “Quanto alla 

formazione, dice don Alberione, in primo luogo vi è la parte spirituale, lo stu-

dio (l’istruzione), l’apostolato (attenzione alla società del tempo…), la povertà 

intesa come formazione umana, cristiana, religiosa…”. 
 



 

11 

 

D) Come il numero quattro esprime pure l’orientamento della persona nel-

le quattro dimensioni in cui si riconosce (davanti, dietro, a destra e a sinistra), 

così esprime anche le dimensioni del tempo (“ora e sempre”) e dello spazio 

(“quando esci e quando entri”, “quando ti siedi e quando ti alzi”) in cui la per-

sona si inserisce con il suo agire. 

La Bibbia evoca spesso queste dimensioni con espressioni prese dalla vita 

e dall’attività di ogni giorno, ma molto significative per il nostro cammino di 

formazione. 

 
Il simbolismo dell’altare e dei suoi quattro lati 

Nel numero “quattro” è racchiuso anche il simbolismo dell’altare, che 

nella tradizione biblica è sempre costruito con “quattro lati”, secondo le indica-

zioni date da Dio a Mosè (Es 30,1-2), prendendo così la forma di un cubo o di 

un quadrato (Es 37,25; 38,1). Solo con l’avvento del Barocco gli altari inizia-

rono ad assumere, per mo-

tivi estetici e architettonici, 

la forma attuale, lunga e 

rettangolare e appoggiati al 

muro, perdendo così il ri-

chiamo al simbolismo bi-

blico. 

Nel suo simbolismo 

l’altare è Cristo stesso che 

offre a tutto il creato, rap-

presentato nelle sue quattro 

dimensioni cosmiche (co-

me abbiamo visto sopra, 

parlando del simbolismo 

del numero “quattro”), la salvezza che ci ha ottenuto dalla croce (per questo 

l’altare si bacia e si venera con l’incenso). L’altare ha così un simbolismo co-

smico, come un simbolismo cosmico ha la croce nelle sue quattro dimensioni.  

Questo richiamo all’altare non è fuori luogo, perché per don Alberione 

(ma anche per ogni formatore) la prima formazione e la prima crescita scaturi-

scono dalla mensa del pane eucaristico sull’altare e dalla mensa della parola 

del Signore, aperta sul pulpito (ora l’ambone). Sappiamo con quanta insistenza 

il Fondatore raccomandava il legame tra l’eucarestia (l’altare) e la parola (di 

cui noi siamo il pulpito da cui essa viene proclamata con la nostra attività apo-



 

12 

 

stolica): è “di qui” (cioè dall’Eucarestia e dalla Parola), infatti, che veniamo 

formati dal nostro Maestro (“Di qui voglio illuminare”). 

La tradizione cristiana delle origini amava esprimere l’universalità della 

salvezza del sacrificio di Cristo legando alla forma “quadrata” dell’altare le 

“quattro” dimensioni del cosmo raggiunte da questa salvezza. Queste quattro 

dimensioni venivano racchiuse nel nome ADAM, cioè l’adamo o l’umanità che 

racchiude in sé tutto il cosmo, prima avvolto dal peccato (quello di Adamo o 

dell’umanità della Genesi) e poi avvolto dalla salvezza offerta da Cristo, nuovo 

Adamo (come leggiamo in Rm 5,18-19). 

Il termine Adam richiama esso pure il simbolismo del numero “quattro”, 

numero di cui sono composte le sue quattro consonanti, nelle quali si possono 

individuare le quattro dimensioni cosmiche: 
 

A   (abbreviazione del greco anatolé, che è la dimensione dell’oriente, 

dove “nasce”  il sole, il nostro est) 

D   (abbreviazione del greco dùsis, che è la dimensione del tramonto, dove 

il sole “muore”, l’ovest) 

A   (abbreviazione del greco arktos, che è il settentrione, il nostro nord o 

l’artico) 

M   (abbreviazione del greco mesembria, che è il mezzogiorno, il nostro 

sud). 
 

Nella metodologia formativa adottata da san Paolo per le sue comunità, 

Adamo è il primo uomo che ha infranto con il peccato l’armonia del cosmo nel-

la sua totalità e nella sua integralità. È l’uomo vecchio, di cui ci si deve svestire 

(Col 3,9). 

Gesù è il nuovo Adamo che ristabilisce questa armonia e con la sua morte 

e risurrezione fa rinascere un uomo nuovo, un mondo nuovo nella integralità e 

nella completezza di ogni dimensione: umana, intellettuale, spirituale, sopran-

naturale (Rm 5,12-21;1Cor 15, 45-49).  

Questa è anche la finalità della formazione: si parte dall’uomo vecchio, 

dall’Adamo “tratto dalla terra e fatto di terra” (1Cor 15,47), che ha ceduto alla 

tentazione e ha peccato per poi intraprendere quel processo di integralità e di 

totalità che trova la sua completezza nella configurazione al nuovo Adamo. Il 

nuovo Adamo è Cristo, l’uomo “celeste”. 

(1. Continua) 

Olinto Crespi 
  



 

13 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Continuiamo e concludiamo, con que-

sta puntata, le riflessioni sull’enciclica di 

papa Francesco “Laudato si’”. 

Dal prossimo numero, a Dio piacen-

do, inizieremo la lettura e il commento 

dell’ultima enciclica “Fratelli tutti”. 

 

UNA ECOLOGIA INTEGRALE 
 

“L’ecologia studia le relazioni tra gli organismi viventi e l’ambiente in 

cui si sviluppano” (n. 138). 

Tutto è collegato, tutto è connesso. Nel capitolo quarto, più che altrove, 

questo ritornello assume forza e concretezza: papa Francesco ci invita a riflet-

tere su come non sia possibile considerare la crisi ambientale e quella sociale 

come separate. Stiamo vivendo un’unica, importante e complessa crisi socio-

ambientale in cui ogni singolo elemento deve essere considerato in relazione 

agli altri e all’intero sistema. In quest’ottica “le conoscenze frammentarie e 

isolate possono diventare una forma d’ignoranza se fanno resistenza ad inte-

grarsi in una visione più ampia della realtà” (n. 138); il renderci conto di que-

ste interconnessioni ci aiuta a (ri)prendere coscienza del fatto che “viviamo e 

agiamo a partire da una realtà che ci è stata prevalentemente donata, che è 

anteriore alle nostre capacità e alla nostra esistenza” (n. 140). Sono parole 

forti che ci interrogano nel profondo: chiaramente non siamo chiamati a sapere 

tutto e ad essere esperti di tutto; non è necessario che tutti siano profondi cono-



 

14 

 

scitori delle dinamiche socio-economiche ed esperti di salvaguardia dell’am-

biente; ciò che papa Francesco desidera consegnarci è la conoscenza (e la co-

scienza) del fatto che le nostre esistenze non sono limitate al nostro piccolo 

mondo. Pur rimanendo ad agire in esso, pur magari non uscendo fisicamente 

dai confini delle proprie relazioni, ciascuno di noi è chiamato a sentire e gusta-

re la grandezza della realtà in cui è inserito, fatta di spazio, tempo e legami. 

Proprio perché ne è parte, non può ignorarla. In altre parole, quanto siamo con-

sapevoli che il mio mondo non finisce con la mia parrocchia? “La vostra par-

rocchia è il mondo”, diceva don Alberione, non certo perché tutti noi ci spo-

stassimo fisicamente da un paese all’altro; sicuramente si riferiva all’annuncio 

del Vangelo da diffondere con ogni mezzo, ma possiamo rileggere questa frase 

del nostro Fondatore alla luce delle riflessioni di papa Francesco.  

Iniziamo considerando la parrocchia come luogo-simbolo del nostro apo-

stolato di Gabrielini: forse non tutti attualmente sono attivi nella propria par-

rocchia, tuttavia la parrocchia rimane il luogo tipico dell’annuncio e segno an-

che della collaborazione con la Chiesa diocesana. Ciascuno, quindi, legga nel 

termine “parrocchia” i propri luoghi di apostolato. Partendo da qui, conside-

riamo tutto ciò che desideriamo per la parrocchia, lo zelo con cui ci adoperia-

mo perché sia un luogo accogliente dove dire e dare Gesù al mondo, un luogo 

dove chiunque può trovare il proprio posto, un luogo di bene, pace e giustizia. 

Ecco, tutto questo posso desiderarlo anche per il mondo.  

La mia parrocchia è il mondo anche perché al mondo devo in qualche 

modo riservare le stesse cure, attenzioni e desideri che riservo alla parrocchia. 

La mia parrocchia è il mondo perché è nel mondo. La domanda che ne conse-

gue ci lascia spesso inquieti: quanto sento il peso e la responsabilità di quello 

che succede nella società e nell’ambiente? Ma prima ancora: quanto conosco 

ciò che accade nel mondo? Quali sono – nel mio piccolo – i mezzi che uso e le 

azioni che faccio per prendermi cura nel mondo? 

Papa Francesco, a questo punto, ci suggerisce diverse declinazioni di que-

sta “ecologia integrale”, facce diverse della stessa medaglia che vanno a tocca-

re ambiti universali dell’esistenza umana, e che noi qui trattiamo brevemente, 

riportando le citazioni più significative dell’enciclica. 

Ecologia culturale: “Bisogna integrare la storia, la cultura e l’architettura 

di un determinato luogo, salvaguardandone l’identità originale. Perciò l’eco-

logia richiede anche la cura delle ricchezze culturali dell’umanità nel loro si-

gnificato ampio. In modo più diretto, chiede di prestare attenzione alle culture 

locali nel momento in cui si analizzano questioni legate all’ambiente, facendo 

dialogare il linguaggio tecnico-scientifico con il linguaggio popolare; è la cul-



 

15 

 

tura non solo intesa come i monumenti del passato, ma specialmente nel suo 

senso vivo, dinamico e partecipativo, che non si può escludere nel momento in 

cui si ripensa la relazione dell’essere umano con l’ambiente” (n. 143). 

Ecologia della vita quotidiana: “Per poter parlare di autentico sviluppo, 

occorrerà verificare che si produca un miglioramento integrale nella qualità 

della vita umana, e questo implica analizzare lo spazio in cui si svolge l’esi-

stenza delle persone” (n. 147). 

“La sensazione di soffocamento prodotta dalle agglomerazioni residenzia-

li e dagli spazi ad alta densità abitativa viene contrastata se si sviluppano rela-

zioni umane di vicinanza e calore, se si creano comunità, se i limiti ambientali 

sono compensati nell’interiorità di ciascuna persona, che si sente inserita in una 

rete di comunione e di appartenenza. In tal modo, qualsiasi luogo smette di es-

sere un inferno e diventa il contesto di una vita degna” (n. 148). 

Il principio del bene comune: “L’ecologia umana è inseparabile dalla 

nozione di bene comune, un principio che svolge un ruolo centrale e unificante 

nell’etica sociale” (n. 156). 

“Il bene comune presuppone il rispetto della persona umana in quanto ta-

le, con diritti fondamentali e inalienabili ordinati al suo sviluppo integrale. Esi-

ge anche i dispositivi di benessere e sicurezza sociale e lo sviluppo dei diversi 

gruppi intermedi, applicando il principio di sussidiarietà. Tra questi risalta spe-

cialmente la famiglia, come cellula primaria della società. Infine, il bene co-

mune richiede la pace sociale, vale a dire la stabilità e la sicurezza di un deter-

minato ordine, che non si realizza senza un’attenzione particolare alla giustizia 

distributiva, la cui violazione genera sempre violenza” (n. 157). 

La giustizia tra le generazioni: “La nozione di bene comune coinvolge 

anche le generazioni future. Le crisi economiche internazionali hanno mostrato 

con crudezza gli effetti nocivi che porta con sé il disconoscimento di un desti-

no comune, dal quale non possono essere esclusi coloro che verranno dopo di 

noi. Ormai non si può parlare di sviluppo sostenibile senza una solidarietà fra 

le generazioni. Quando pensiamo alla situazione in cui si lascia il pianeta alle 

future generazioni, entriamo in un’altra logica, quella del dono gratuito che ri-

ceviamo e comunichiamo. (...) Non stiamo parlando di un atteggiamento op-

zionale, bensì di una questione essenziale di giustizia” (n. 159). 

La lettera enciclica si conclude con i capitoli quinto (Alcune linee di 

orientamento e di azione) e sesto (Educazione e spiritualità ecologica), che for-

niscono esempi pratici, analisi di fatti e suggerimenti concreti per educare il 

nostro sguardo e la nostra coscienza ecologica al futuro. 

Matteo Torricelli 



 

16 

 

 

 

 

PAROLE DI LUCE 

 
ORIZZONTE: «La strada dell’uomo a Dio,  

passa attraverso l’uomo» (Ebner). 

Stiamo attraversando un tempo faticoso dove la sensazione di 

sentirsi soli e vuoti, l’impotenza di fronte alla possibilità di “fare 

qualcosa”, il tempo che sembra non scorrere più come prima – anzi 

sembra essere in una bolla di sapone che non si sa dove il vento la 

porterà –, potrebbero generare in noi un’ansia eccessiva, che ha co-

me deriva – ed è questo il paradosso – una ulteriore chiusura indivi-

dualistica, la quale rischia di non farci più coltivare i semi di bene 

possibili riguardo al futuro. 

Il nostro compito è quello di continuare a sperare perché la no-

stra grande parrocchia, che è il mondo, possa sostenersi nella ricerca 

di senso e di futuro! Essere interconnessi nell’amore è possibile gra-

zie allo Spirito Santo che abita in noi: è questa la nostra forza. 

«La gloria di colui che tutto move 

per l’universo penetra, e risplende 

in una parte più e meno altrove.  

Nel ciel che più de la sua luce prende  

fu’ io, e vidi cose che ridire  

né sa né può chi di là sù discende;  

perché appressando sé al suo disire,  

nostro intelletto si profonda tanto,  

che dietro la memoria non può ire».  

(Par. I, 1-9) 
                                                                     Tosca Ferrante, ap 

  



 

17 

 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-

cando una serie di contributi volti a far conoscere, attra-

verso i principali episodi, la vita e la missione del nostro 

amato Fondatore, don Giacomo Alberione. 

 

 

 

 

Il cammino continua: anni di studio e non solo 
 

Dall’8 dicembre 1902 il cammino in seminario di Giacomo Alberione è 

più spedito. Infatti, proprio nel giorno della solennità dell’Immacolata fa la ve-

stizione clericale. Oramai il suo impegno è orientato tutto allo studio della teo-

logia e alle altre attività richieste ad ogni seminarista. Altre due tappe, però, 

non vanno dimenticate: il 24 giugno 1906 riceve la tonsura e qualche giorno 

dopo, il 29 giugno, il suddiaconato. 

In questo periodo, Giacomo conosce e approfondisce il magistero di Pio 

X, eletto Pontefice il 4 agosto 1903, dopo la morte di Leone XIII. Questo Pon-

tefice è il secondo Papa nella lunga vita di don Alberione, ed è il Papa che in-

fluisce maggiormente sulla sua formazione spirituale, clericale, sacerdotale, 

pastorale ed apostolica. Don Alberione stesso ebbe modo di scrivere: «A Leone 

XIII ideale costruttore era successo il pontefice della pratica… Pio X appariva 

e si presentava in una luce affascinante: il nuovo Gesù Cristo visibile fra le 

moltitudini (AD 60, cf nota). 

Per indole personale, il chierico Alberione sacrifica il gioco allo studio. A 

differenza dei suoi compagni che giocano spesso al pallone elastico, il nostro 

Fondatore non dedica tempo allo sport. Già gracile di suo, preferisce fermarsi 

al bordo del campo per parlare di teologia con il professore don Francesco 

Chiesa. Cosa ben diversa per le passeggiate del giovedì pomeriggio o della 

domenica, sempre accolte ben volentieri. 

Questi anni sono importanti per il giovane Alberione perché ha modo di 

sperimentarsi in alcune attività che nel tempo diventeranno provvidenziali per 

l’opera della Famiglia Paolina. Possiamo dire che tutto è per lui scuola, occa-

sione per conoscere, imparare, approfondire… Ed eccolo impegnato nella rac-



 

18 

 

colta di fondi per l’Università Cattolica di Milano, ma anche a partecipare a 

conferenze sociali, interessarsi dell’Azione Cattolica, avvicinare il pensiero e 

l’opera del card. Pietro Maffi (1858-1931), del professore Giuseppe Toniolo 

(1845-1918), del conte Giovanni Battista Paganuzzi (1841-1923) e del ragio-

niere Nicolò Rezzara (1848-1915). È difficile fare una ricostruzione dettagliata 

di tutte queste attività, ma sicuramente Alberione si sta preparando a qualcosa 

di specifico. I suoi superiori gli offrono queste possibilità, un metodo formati-

vo sicuramente lungimirante. 

Sono anni importanti per Giacomo Alberione: giungono fino al 1908, 

quando, dopo l’ordinazione presbiterale (29 giugno 1907), è destinato come 

viceparroco a Narzole. Mentre è seminarista scrive, si dedica alla catechesi e 

per sei anni lo troviamo catechista nel Duomo di Alba e nella parrocchia dei 

Ss. Cosma e Damiano, così come in alcune scuole della città. Partecipa poi an-

che ai congressi catechistici. Non meno importante è tutto il suo impegno per 

l’apostolato biblico. Nel 1903, infatti, era iniziata in diocesi la diffusione della 

Bibbia, specialmente del Vangelo, ed erano nate le “Giornate del Vangelo”, 

che diverranno poi una realtà apostolica importante per la Famiglia Paolina. 

Cosa interessante è che tutte queste esperienze, intraprese dai chierici sia sin-

golarmente che in gruppo, risultano dirette ed organizzate in gran parte dal se-

minarista Alberione. 

Al termine di questo lungo e interessante cammino il chierico Giacomo 

Alberione sente il bisogno di ringraziare l’operato del parroco, don Giovanni 

Battista Montersino, tanto importante per il suo cammino vocazionale, soprat-

tutto dopo l’esperienza nel seminario di Bra. Con una lettera lo aggiorna e lo 

ringrazia. Ancora oggi, alcuni passaggi sono molto significativi e capaci di 

esprimere ciò che Don Alberione portava nel cuore: «… Mentre vado avvici-

nandomi alle sacre ordinazioni, ricordo il principio di mia vocazione che viene 

dalle istruzioni sue, dai catechismi, dagli esempi di zelo per le anime. Se avrò 

la fortuna di legare per sempre la mia vita a servizio di Dio e consacrare le 

mie fatiche a sua gloria ed a santificazione delle anime lo debbo a Lei… Bene-

dico il Signore d’aver posto Lei, buon pastore, a illuminare i primi passi della 

mia vita» (lettera scritta nel seminario di Alba il 26 aprile 1906). 

Domenico Soliman 

  



 

19 

 

La parola del Fondatore   

 
 

Abbiamo già ricordato che il 26 novembre, anniversario del ritorno al 

Padre del nostro Fondatore, ha preso avvio l’Anno Biblico di Famiglia Paoli-

na 2020-2021, per iniziativa dei Governi generali della FP.  

Il comune obiettivo di tale Anno biblico è: “In cammino con la Chiesa, 

rinnovarci attraverso la familiarità, lo studio e la lettura orante delle Sacre 

Scritture, per vivere della Parola cosicché essa raggiunga tutti, specialmente le 

periferie esistenziali e del pensiero”. 

Percepiamo tutti che si tratta di un’opportunità eccezionale data ad 

ognuno, e agli Istituti comunitariamente, per accrescere la propria conoscenza 

della Sacra Scrittura, migliorare la “lettura orante” della Parola, al fine di 

arrivare a “vivere della Parola”. 

Come sempre, ci è di guida l’insegnamento del nostro Fondatore, il qua-

le, in questo ambito, più ancora che in altri, ha preceduto i tempi!  

In occasione degli Esercizi tenuti ai chierici paolini nel 1933, don Albe-

rione ha dedicato al tema della Sacra Scrittura una lunga meditazione, divisa 

in tre parti. La prima parte l’abbiamo considerata nel numero scorso. 

Ecco, qui di seguito, la seconda parte. 

 

 

La Bibbia e l’Apostolato 

Veniamo a considerare un momento la Bibbia e noi, cioè l’Apostolato. La 

Bibbia, per riguardo all’Apostolato, come abbiamo considerato, è di nuovo la 

luce, la via e la vita. 

È la luce, perché tutte le verità si prendono di là. 

È la via, perché cosa vorrete praticare, che cosa vorrete scrivere se non 

quello che Dio dà e nel modo che Dio lo dà? Come vorrete avere i ragionamen-

ti che persuadono? Sant’Agostino dice che ragionamenti dei filosofi e umani 

non persuadono. E San Paolo: «La mia parola e il mio messaggio non si basa-

rono su discorsi persuasivi di sapienza, ma sulla manifestazione dello Spirito e 

della sua potenza» (1Cor 2,4): e questo è la Bibbia. Il religioso con la lettura 



 

20 

 

della Bibbia si innalza a Dio: egli è l’uomo che diventa Dio.
4
 Il religioso che 

prende la Bibbia e la medita e la spiega poi, è Dio che discende all’uomo per 

istruirlo. E porta la lampada che è Dio, e porta il metodo che è divino, e porta 

la vita che è soprannaturale, presente nelle pagine sempre vive e fragranti di 

ogni profumo spirituale della Bibbia. 

Quindi la Bibbia è tutto per il nostro Apostolato: luce, via o metodo, e vi-

talità. Non ragionate, non persuadete, ma dite semplicemente: «Ipse dixit»: l’ha 

detto Gesù, l’ha detto Dio. E chi volete che vi colpisca quando l’ha detto Dio, 

quando ripetete solo la parola di Dio? Colpiranno chi, Iddio? Noi siamo la sua 

voce, noi siamo i suoi ripetitori, noi siamo i suoi tipografi, noi siamo i suoi 

messaggeri, i suoi postini che portano la sua lettera agli uomini. L’amba-

sciatore non porta pena: egli ha autorità e forza per colui che lo ha mandato, 

cioè per Dio e da Dio. 

Sia benedetto il Signore, che noi non dobbiamo cercare argomenti sottilis-

simi, cavilli umani, arzigogoli dell’eloquenza profana, artifizi della rettorica... 

Noi dobbiamo dire: «il Signore l’ha detto» ed è chiaro, e basta che ripetiamo la 

sua parola. Iddio ha fatto il cuore umano e poi gli ha adattato la sua parola. Ge-

sù vedeva come è fatto il cuore dell’uomo e adattava sempre la parola al cuore. 

Gesù vedeva i bisogni degli uomini, e diceva quello che agli uomini conviene. 

È come dire: se un individuo ha fatto la testa di un uomo, gli farà anche il cap-

pello, anzi modellerà il cappello appunto sulla testa che ha già fatto. Modella le 

sue parole Iddio sopra il cuore dell’uomo: perché quando si riferisce la parola 

di Dio, si va subito al cuore ed i libri che riproducono la parola di Dio, come 

sono l’Imitazione di Gesù Cristo, gli Esercizi di Sant’Ignazio, gli scritti di San 

Bernardo, di San Gregorio Magno, ecc., sono subito letti con avidità e ognuno 

vi sente come un istinto là dentro. Di conseguenza, ecco il vostro libro. 

 

Come sempre, il nostro Fondatore nei suoi discorsi e nei suoi scritti va 

subito al concreto: invita ognuno di noi a coinvolgersi in prima persona 

nell’apostolato, con la nostra testimonianza di vita che parte dalla lettura della 

Parola di Dio. Ci invita perciò a fidarci e ad affidarci a LUI , l’unico Maestro, 

l’unica guida della nostra vita!  

Voglio anche condividervi alcuni stralci della riflessione che nel 2003, in 

occasione della beatificazione di don Alberione, l’allora Prefetto delle cause 

                                                 

4
 «Dio si è fatto uomo perché l’uomo diventasse Dio – Factus est Deus homo ut homo 

fieret Deus» (S. Agostino). 



 

21 

 

dei Santi, il cardinale José Saraiva Martins, affermava sul nostro Fondatore e 

sul suo rapporto stretto con la Parola di Dio: 

«...Don Alberione invariabilmente sottolineava che la Famiglia Paolina ha 

una sola spiritualità: “vivere il Vangelo”, “vivere integralmente il Vangelo”, 

“vivere il Vangelo come lo ha interpretato san Paolo”... Giustamente c’è stato 

chi ha sottolineato che nel prossimo beato Giacomo Alberione “vive una scuola 

di santità, che ha connotati ben precisi, legati alla terra d’origine. Assieme a 

don Orione è forse uno degli ultimi frutti della straordinaria stagione subalpina 

di uomini (e di donne) di Dio, iniziata nella prima metà dell’ottocento... Come 

suggeriva lui stesso: “Tutto: ecco la grande parola! La santità vostra dipende da 

quel tutto”. Davvero ha messo in pratica quella massima di autentico sapore 

piemontese che ripeteva, magari non senza sorridere, mentre guardava con quei 

suoi occhi essenziali, penetranti e lucenti: “La santità è la testardaggine nel fare 

la volontà di Dio”. Come è stato ricordato, sinteticamente il segreto dell’Al-

berione lo spiegava lui stesso, quando, celebrando il 50° di fondazione, diceva 

ai suoi figli: “Ricordo per tutti: le opere di Dio si fanno con gli uomini di 

Dio”»...  

Sia questo l’augurio e l’auspicio che deve accompagnarci in questo Anno 

Biblico. Auguri di cuore!  

Teogabri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

https://www.google.it/url?sa=i&url=https://www.amazon.it/Bibbia-verit%C3%A0-vita-versione-ufficiale/dp/8821570533&psig=AOvVaw1-tjyl7-2C0BsXQzSvZyvo&ust=1607594550246000&source=images&cd=vfe&ved=0CAIQjRxqFwoTCKjSi8TSwO0CFQAAAAAdAAAAABAI


 

22 

 

Visitiamo insieme lo STATUTO 

 

 

Il Governo del nostro Istituto 
 

1. Il Superiore Generale, il Vicario Generale e il Superiore Provinciale 

della Società San Paolo hanno la medesima funzione anche nell’I.S.G.A., in 

quanto «opera propria» e quindi «aggregato», per volontà del Fondatore e per 

Statuto, alla medesima Congregazione. 

2. Il Superiore Generale, su proposta del Superiore Provinciale, il quale 

indicherà almeno due nominativi di sacerdoti paolini, ed in seguito alla consul-

tazione dei membri dell’Istituto, nomina come Delegato Provinciale del-

l’I.S.G.A. un Sacerdote Paolino, il quale rimarrà in carica sei anni e non potrà 

essere confermato più di una volta, salvo dispensa dei Superiori Maggiori. In 

casi particolari e per giusta causa il Superiore Generale può nominare come 

Delegato uno dei membri del medesimo Istituto. 

3. Il Delegato Provinciale esercita il suo ruolo nell’osservanza di quanto 

previsto dal vigente Statuto, riservandosi, come Sacerdote paolino, il compito 

di Animatore Spirituale. 

4. Il governo ordinario dell’Istituto è esercitato dal Delegato Provinciale, 

che rappresenta l’Istituto e ne garantisce l’unità.  

5. Egli si occupa della formazione dei membri, visita ed accompagna i 

gruppi nel loro cammino di formazione ed ha la fraterna premura di instaurare 

rapporti personali con tutti. 

6. Per facilitare la partecipazione di tutti alla vita dell’Istituto, il Delegato 

Provinciale, con il consenso del Consiglio dell’Istituto, può costituire dei grup-

pi locali o zonali. 

7. Il responsabile di ogni gruppo è nominato dal Delegato Provinciale, 

con il consenso del Consiglio d’Istituto, dopo una consultazione dei membri 

del gruppo stesso.  

8. Ogni responsabile di gruppo ha il dovere morale di prendersi cura dei 

membri dell’Istituto che vivono nella propria zona, in modo da essere di colle-

gamento della loro appartenenza all’Istituto stesso. 

9. Il Delegato Provinciale coadiuvato dal Consiglio dell’Istituto organiz-

zerà e parteciperà agli Esercizi spirituali, come presenza viva ed attiva al servi-

zio di ciascun Gabrielino. Invierà al Superiore Generale ed al Superiore Pro-

vinciale una relazione annuale sull’andamento dell’Istituto, unitamente ad uno 

scritto dettagliato sulla situazione economica dell’Istituto. 



 

23 

 

10. Per l’impegno di povertà assunto, ogni Gabrielino professo è tenuto a 

sottoporre annualmente al Delegato Provinciale, o a chi lo rappresenti per de-

lega, il rendiconto economico, che verrà discusso congiuntamente ed even-

tualmente modificato, alla luce degli impegni presi e delle scelte fatte. Ordina-

riamente, ciò avviene durante il corso degli Esercizi spirituali annuali, ai quali 

tutti i Gabrielini hanno l’obbligo morale di partecipare. 

11. Il Delegato Provinciale è Legale Rappresentante dell’Istituto e quindi 

è autorizzato a compiere tutti gli atti di ordinaria amministrazione, mentre gli 

atti di straordinaria amministrazione sono di competenza del Superiore Genera-

le, al quale il Delegato Provinciale sottopone le singole proposte, con l’assenso 

del Consiglio dell’Istituto. 

12. Per l’attuazione degli atti di straordinaria amministrazione, il Delegato 

Provinciale, oltre al consenso del Consiglio, deve essere in possesso dell’au-

torizzazione del Superiore Generale, nonché della licenza della Santa Sede, per 

i casi in cui essa è prevista (cf CDC 638, 3). 

13. L’Istituto ha un fondo comune per provvedere alle proprie necessità, 

iniziative e, in via eccezionale, per sopperire ad urgenze dei suoi membri. Il 

fondo è affidato al Delegato Provinciale e a un Gabrielino, professo perpetuo, 

indicato dal Consiglio con firme disgiunte, per l’accesso a tale fondo. 

14. Ogni Gabrielino è tenuto a contribuire periodicamente a questo fondo, 

con quote stabilite in accordo con il Delegato Provinciale e commisurate alle 

sue possibilità. 

15. L’amministrazione del fondo può essere affidata ad un professo, inca-

ricato dal Delegato Provinciale, con il consenso del Consiglio dell’Istituto. 

All’incaricato spetta l’amministrazione dei beni dell’Istituto, sotto l’autorità 

del Delegato Provinciale e secondo le leggi della Chiesa. Ha l’obbligo di cura-

re la contabilità delle entrate e delle uscite e di presentare al Delegato e al Con-

siglio, annualmente e ad ogni richiesta, il bilancio generale e la relazione del 

lavoro svolto. 

16. Il Delegato Provinciale, sentito il Consiglio, nomina un responsabile 

di Segreteria che redige i verbali e ne esegue le disposizioni sul piano organiz-

zativo. Qualora non sia membro del Consiglio, il responsabile della Segreteria 

partecipa alle adunanze senza diritto di voto. 

17. Il Delegato Provinciale, con il consenso del Consiglio, può invitare i 

Gabrielini investiti di incarichi a partecipare, senza diritto di voto, alle sedute 

consiliari, per riferire sui compiti a loro affidati, così pure quando sorgessero 

delle esigenze di competenze tecniche. 

18. Il Delegato Provinciale, con il consenso del Consiglio, può delegare 

incarichi specifici a membri dell’Istituto, anche se estranei al Consiglio stesso. 



 

24 

 

19. L’assemblea generale è composta dai Gabrielini professi e novizi. Ad es-

sa è propria: 

- la consultazione per l’elezione del Delegato Provinciale e del Consiglio; 

- la consultazione per le attività generali dell’Istituto; 

- lo studio di eventuali proposte innovative da sottoporre al giudizio o media-

zione del Superiore Generale. 

20. I Gabrielini sostengono con sincera affezione, preghiera e proposte il De-

legato Provinciale, sacerdote paolino, per confortarlo nel difficile compito affida-

togli dalla SSP, in maniera tale che egli possa svolgere il suo ruolo di formazione e 

direzione spirituale in un clima di tranquillità e di pace, offrendo la sua formazione 

e sensibilità sacerdotale a beneficio di ogni membro. Egli, coerente alla scelta di 

seguire Cristo Divino Maestro e di testimoniarlo con la sua santa vita, svolgerà la 

sua missione di servizio, fedele al Vangelo e premuroso verso quanti ricorrono a 

lui in cerca di conforto.  

21. Come Sacerdote paolino egli è sempre impegnato nel suo esercizio di di-

rezione e formazione spirituale, affinché lo spirito ed il carisma dell’Istituto San 

Gabriele Arcangelo vengano mantenuti conformi alla volontà del Fondatore, sem-

pre corrispondendo alla spiritualità comune della Famiglia Paolina. Ne sarà garan-

te il Superiore Generale e il Superiore Provinciale. Egli sosterrà i Gabrielini 

nell’essere fedeli all’impegno assunto con la professione dei Consigli Evangelici, in 

occasione degli incontri di formazione, nei ritiri periodici e negli Esercizi spirituali.  

22. Il Delegato è anche il responsabile della Circolare dell’Istituto, ad uso 

manoscritto, «Io sono con voi», nella quale, attraverso interventi redatti da lui, da 

qualche professo, o selezionati altrove, si attua il collegamento, la formazione e 

l’animazione dell’I.S.G.A. La Circolare consente al Delegato di mantenere 

nell’unità dello spirito paolino i membri dell’Istituto, in genere lontani territorial-

mente l’uno dall’altro, fornendo adeguati spunti di meditazione, informazioni, sol-

lecitazioni volte a proseguire con frutto nella vita consacrata, nonostante le diffi-

coltà contingenti, dovute alle problematiche, sopra riferite, derivanti dall’essere 

inseriti a pieno titolo nella Chiesa e nella dimensione secolare. È importante tutta-

via che ogni Gabrielino si impegni non soltanto a meditarne i contenuti proposti, 

ma anche a collaborare per farla crescere, secondo le proprie risorse, con contributi 

di diverso genere, ma sempre volti al bene ed al consolidamento dell’Istituto e del-

la Famiglia Paolina. 

                                                             Giancarlo Infante 

(Con questo numero termina la rubrica “Visitiamo insieme lo STATUTO”. 

Dal prossimo numero l’amico Giancarlo, che ringraziamo anticipatamente, offrirà 

una nuova rubrica). 

  



 

25 

 

 

 

 

ANNO BIBLICO  
di Famiglia Paolina 

26 novembre 2020 – 26 novembre 2021 

 

 

 

 

 

 

  

O Gesù, luce vera che illumini ogni uomo,  

sappiamo che sei venuto dal Padre 

per essere nostro Maestro 

e insegnare la sua via in verità… 

Fa’ che la Parola corra e si diffonda,  

fino agli estremi confini della terra. 

Preghiera liberamente ispirata al testo di G. Alberione  

“Leggete le SS. Scritture”, p. 320. 



 

26 

 

Comunicando tra noi… 

 

In memoriam 

Nelle prime ore del 3 novembre, il Signore 

ha chiamato a Sé il nostro carissimo amico 

BRACCO GIOVANNI (detto NINO) 

85 anni di vita – 54 anni di vita consacrata. 

Nato il 2 gennaio 1935 a Taggia (Imperia), 

è entrato in Noviziato il 6 settembre 1964; ha 

emesso la prima Professione l’11 agosto 1966; e la professione perpetua dei 

Consigli evangelici il 15 agosto  1971. 

Per un primo periodo della sua vita ha collaborato con i familiari ini-

zialmente come falegname e poi come coltivatore di fiori: serre di fiori e 

olive taggiasche. Spesso raccontava con gioia quando andava al mercato di 
Sanremo proprio per la vendita dei fiori… 

Fin da giovane operò attivamente – si definiva “un militante” – 

nell’Azione Cattolica. Successivamente ha svolto diverse attività: Segreta-

rio dell’Ospedale della Carità (Casa di Riposo di Taggia) per oltre 30 anni, 

due mandati di Assessore nella Civica Amministrazione locale all’Agri-

coltura ed al Corpo dei Vigili Urbani e Nettezza urbana. Animatore per il 

canto liturgico; componente del coro cittadino e, più tardi, nonostante gli 

acciacchi, come sacrestano: puntualissimo al mattino ed alla sera per 

l’apertura e chiusura della chiesa!     

Nino non ha mai avuto ripensamenti per la scelta di appartenenza 

all’Istituto San Gabriele Arcangelo di vita secolare consacrata. Era molto 
discreto, e fiero per il riserbo, seguendo il carisma del nostro Fondatore. 

In occasione della prima professione dei Consigli evangelici ebbe la 

gioia di incontrare il Fondatore don Giacomo Alberione. “A causa della mia 

timidezza – raccontava – non riuscii a dire molto. Il Primo Maestro mi in-

coraggiò, e soprattutto mi esortò a continuare nell’Azione Cattolica poiché, 

diceva, vi era molto bisogno di apostoli nella terra di Sanremo”.  

L’Istituto per Nino era una seconda famiglia e lo ha sempre dimostrato 

partecipando con regolarità agli incontri di Rho e di Ariccia, pur dovendo 



 

27 

 

affrontare viaggi assai faticosi. Non mancò di contribuire con generose of-

ferte alla vita concreta dell’Istituto.   

In occasione del 50° di Professione religiosa dei Consigli evangelici di 

Nino, il parroco don Antonio Armaldi (ora Vicario Generale della diocesi 

di Ventimiglia-Sanremo) con il consenso di Nino portò a conoscenza della 

comunità la scelta di consacrazione di Nino durante una solenne celebra-

zione eucaristica il 9 ottobre 2016. 

In quel giorno, entrando in chiesa, tutto parlava del solenne avveni-

mento: le luci, il suono dell’organo, gli splendidi fiori bianchi che ornavano 

l’altare, scelti e predisposti dai nipoti di Nino, la schola cantorum, l’altare 

della Madonna Miracolosa assai venerata in ter-

ra ligure, ora anche santuario della loro diocesi. 

Alla presenza dei suoi familiari e della comuni-

tà di Taggia, il parroco don Antonio ha voluto 

esprimere a Nino, laico consacrato, a nome del-

la comunità il grazie unanime per il bene profu-

so discretamente e con riservatezza nella loro 

cittadina.  

Con la scomparsa di Nino perdiamo un fra-

tello della generazione immediatamente succes-

siva ai primi Gabrielini. A testimonianza gene-

rale, tutti conserviamo di lui il ricordo di un 

uomo buono, sereno, affabile, capace di amici-

zia e calde relazioni. Da parte mia, devo confes-

sare di essere stato accolto da lui molto bene: 

nelle pur poche occasioni in cui ci siamo incon-

trati ho avvertito da parte sua simpatia, benevolenza, e anche una certa sti-

ma nei miei confronti. Gliene sono molto grato!  

I funerali si sono svolti nella Chiesa Parrocchiale di Taggia, mercoledì 

4 novembre. Purtroppo il carissimo Nino non ha potuto avere accanto a sé, 

a motivo della pandemia, la presenza degli amici Gabrielini che avrebbero 

partecipato molto volentieri. Questa impossibilità ad essere presenti di per-

sona ci ha spronati ad una preghiera di suffragio più viva e fervorosa. 

Riposa in pace, Nino carissimo. 
Don Guido Gandolfo 

Delegato I.S.G.A. 



 

28 

 

Pubblichiamo volentieri l’omelia che, al funerale di Nino, ha pronunciato 

don Umberto Toffani, ex parroco di Nino a Taggia. 

 

Qui all’altare sono molti i sacerdoti concelebranti, ma il parroco Don Nuccio 

ha chiesto a me di presiedere, a causa della mia anzianità di conoscenza. Esprimo 

la vicinanza affettuosa della intera comunità religiosa e civile di Taggia e ai fami-

liari che hanno sostenuto Nino nelle scelte coraggiose della sua vita. Con piacere 

ricordo il 2 luglio 1964, quando fui affidato a questa forte e vivace comunità par-

rocchiale di Taggia. Il Vescovo mi disse “per un periodo provvisorio di esperienza 

pastorale”: infatti ero appena stato ordinato sacerdote con la dispensa perché non 

avevo ancora l’età prevista dal Codice. 

Qui ho trovato due maestri di vita cristiana: il compianto e amato parroco 

Don Santino Guglielmi, e Nino Bracco, quale fedele e zelante sacrestano. Erano 

anche presenti altri due curati: Don Giacomo Tromboni e Don Sergio Gamaleri. 

Nino aveva da poco rinunciato ad un nobile lavoro di falegname per dedicarsi 

completamente al servizio di questa Basilica della Madonna Miracolosa di Taggia. 

Non ci sembri superficiale l’accostamento al percorso di Gesù di Nazaret: co-

nosciuto come il figlio del falegname, ma in realtà è il Figlio di Dio disceso dal cie-

lo, per ricondurci al Cielo. La scelta di Nino è stata la conseguenza del suo te-

nere fisso lo sguardo a Dio per avere gli stessi sentimenti di Gesù Cristo. 

La prima lettura ci ha fatto riascoltare le parole di Giobbe, anticipazione della 

esperienza di Gesù: “annientò se stesso” con una obbedienza filiale e totale al Padre. 

Con Nino e molti di voi ho vissuto la progressiva privazione della ricchezza reli-

giosa di questa città di Taggia: una antica e insigne Collegiata di Canonici, tre vi-

ceparroci, due Conventi con le comunità dei Padri Cappuccini e dei Frati Domeni-

cani con un fiorente Noviziato; cinque comunità di Suore a servizio dell’Ospedale 

di carità, realizzazione benefica iniziata nel 1912 e tuttora fiorente, dell’Orfano-

trofio, degli Asili infantili e dei Domenicani; Confraternite dei Bianchi e dei Rossi, 

Compagnia di S. Maria Maddalena, Terz’ordine dei religiosi, Azione Cattolica e 

Scout, Cantoria, Rosarianti, pellegrinaggi, nuove opere parrocchiali con palestra!.. 

Numerose vocazioni sacerdotali e religiose, tra le quali non possiamo tacere il cu-

gino di Nino, Mons. Giovanni Battista Reghezza che, dopo aver realizzato una del-

le Parrocchie più importanti di Caracas in Venezuela, viene chiamato dal Papa, il 

Santo Paolo VI, a dirigere le Pontificie Opere Missionarie! Una prosperità religio-

sa che, insieme con Nino, abbiamo visto progressivamente ridursi come la ricchez-

za di Giobbe… “Il Signore ha dato, il Signore ha tolto: sia benedetto il nome del 

Signore!”. Nino è una pagina della Bibbia non scritta “con stilo di ferro sulla roccia” 

ma nel trascorrere degli anni di Nino in questa che era la sua seconda casa. Il pri-

mo ad aprire le porte del Santuario e l’ultimo ad uscire (eccetto la volta nella qua-

le la devota Bedina, che si era addormentata in preghiera in una cappella laterale…e 



 

29 

 

poi liberata in piena notte!), ma sempre pronto ad adattare i suoi tempi ai momenti 

dei funerali, matrimoni, battesimi… 

Accanto al servizio di sacrestano, Nino ha svolto il compito di Segretario 

dell’Ospedale di Carità, quasi a volerci ricordare che l’amore di Dio è inscin-

dibile dall’amore per il prossimo, soprattutto quando si è  anziani deboli e a volte so-

li. Questo ha richiesto la fatica di entrare nel complesso mondo della burocrazia, 

con rigorosa divisione del lavoro amministrativo, eseguito con competenza e sape-

re specialistico. 

In questa situazione era facile tentazione adagiarsi nella pratica abitudinaria: 

per Nino era necessario trovare una sorgente di acqua viva per alimentare lo spirito 

di servizio. Entra così a far parte dell’Istituto di vita secolare “San Gabriele Arcan-

gelo”, fondato dal beato Giacomo Alberione, che immaginava così i “Gabrielini”: 

Anime umili, anime che non sono neppure riconosciute esternamente come perso-

ne consacrate a Dio perché non hanno abito particolare, perché vivono una vita si-

mile ai civili. Ma, sotto sotto, quel cuore piace a Dio, e Dio abita in quel cuore. Di 

questa sua consacrazione a Dio ce ne siamo accorti in pochi, soltanto perché una 

volta all’anno Nino scompariva per dedicarsi alla settimana degli esercizi spiritua-

li. Questa era la inesauribile sorgente nascosta che alimentava l’impegnativo dop-

pio servizio di sacrestano e di segretario dell’Ospedale di Carità. 

E ancora dobbiamo ringraziare il Signore per il servizio che Nino ha reso 

all’intera comunità civile del Comune di Taggia con il suo impegno politico, nel 

senso più alto del suo significato, quale consigliere ed assessore accanto a memo-

rabili figure: l’onorevole Emidio Revelli, Francesco Cepollina, Romeo Panizzi, 

Claudio Cerri. A servizio di tutti gli abitanti, come Gesù che ha dato la sua vita “per 

voi e per tutti”. Un equilibrio non facile, ma necessario tra fede e storia, fra il tem-

porale e l’eterno, fra grazia e natura. 

In questo momento non si tratta di giudicare un nostro fratello, il giudizio ap-

partiene solo a Dio!... Ma di pregare per lui, per le sue fragilità umane…: non pos-

siamo dimenticare o scandalizzarci per i “mugugni” di Nino. Il Vangelo ci ha par-

lato di una donna, Marta, che accoglieva Gesù nella sua casa, ma poi brontolava 

per la sorella Maria che non l’aiutava a sufficienza e anche per Gesù… “Se fossi 

stato qui mio fratello non sarebbe morto!” Ma Gesù voleva molto bene a Marta, a 

Maria e a Lazzaro. Quello che abbiamo ascoltato dalla Sacra Scrittura possiamo ri-

vederlo nella concretezza della vita di Nino, come nella vita di ogni uomo creato 

con la potenza dello spirito di Dio! Una parola riassume la vita di Nino: ha servito! 

E allora “Grazie”, Nino, e “Addio”… Ci rivedremo accanto a Dio! 

  



 

30 

 

   Per il ritiro personale 
 

 

Argomento sempre molto utile e appropriato per le nostre giornate di riti-

ro sono i consigli evangelici.  

Ci soffermeremo su di essi per alcuni dei prossimi mesi che il Signore ci 

concederà di vivere. Intendiamo considerarli soprattutto nell’ottica del nostro 

amato Fondatore don Giacomo Alberione. 

Per questa occasione focalizziamo il consiglio della CASTITÀ, non prima 

di evidenziare le osservazioni generali che lo Statuto premette al tema dei con-

sigli evangelici. 
 

 

La CASTITÀ  
“rende simile al Maestro Divino e alla Vergine sua Madre” 

 

 

1. Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 
 
1Cor 7, 32s.: 

Io vorrei che foste senza preoccupazioni: chi non è sposato si preoccupa delle cose 

del Signore, come possa piacere al Signore; chi è sposato invece si preoccupa delle 

cose del mondo, come possa piacere alla moglie, e si trova diviso! 

 

1. IL DETTATO DELLO STATUTO 
 

Circa la vita consacrata in sé (articolo 10). 

10. Con la professione pubblica dei Consigli Evangelici di castità, povertà e ob-

bedienza, i membri vengono consacrati più intimamente al «servizio di Dio e della 

Chiesa» (cfr. PC 5), sono incorporati nell’Istituto e contraggono i vincoli giuridici pro-

pri di questo Statuto. 

10.1. La professione dei Consigli Evangelici «rende visibile per tutti i credenti 

la presenza, già in questo mondo, dei beni celesti, meglio testimonia la vita nuova ed 

eterna, acquistata dalla redenzione di Cristo, e meglio preannunzia la futura risurrezio-

ne» (LG 44). Essa investe la persona in tutte le sue potenzialità, per inserirla nel dise-

gno di salvezza, sull’esempio di Gesù: «Come ho fatto io, fate anche voi» (cf Gv 

13,15). 

10.2. I Consigli Evangelici, scelti «volontariamente secondo la personale voca-

zione di ognuno» (LG 46), sono di grandissimo aiuto per crescere nell’amore e con-

formarsi al «genere di vita verginale e povera, che Cristo Signore si scelse per sé e che 

la Vergine Madre sua abbracciò» (ivi). Inseriti nel cuore di Cristo, i membri tenderan-



 

31 

 

no «alla giustizia, alla pietà, alla fede e alla carità» (cf 1Tm 6,11), comportandosi sem-

pre «in maniera degna del Signore» (Col 1,10). 
 

È un articolo che evidenzia il dono della vita religiosa nel duplice aspetto: 

 dimensione verticale: la vita consacrata è vista come ricerca di Dio, come 

adesione a Dio, nell’ottica del più e del meglio. Con i voti si viene “consa-

crati più intimamente al servizio di Dio e della Chiesa”; la consacrazione 

“rende visibile per tutti i credenti la presenza, già in questo mondo, dei beni 

celesti; 

 dimensione esperienziale: la professione dei consigli evangelici “investe la 

persona in tutte le sue potenzialità, per inserirla nel disegno di salvezza, 

sull’esempio di Gesù”. «Inseriti nel cuore di Cristo, i membri tenderanno 

“alla giustizia, alla pietà, alla fede e alla carità”, comportandosi sempre “in 

maniera degna del Signore”. 
 

 

Consiglio evangelico della CASTITÀ (articoli 12-14). 

 Molto significativa la visione positiva e propositiva con cui si apre la 

sezione: 

12. I membri professano il Consiglio Evangelico della castità che, accolto 

«come un insigne dono della grazia», rende «libero in maniera speciale il cuore» 

(PC 12), e «comporta l’obbligo della perfetta continenza nel celibato» (CDC 599). 

12.1. La castità consacrata, vissuta in vista del «Regno»: 

–  è simbolo dell’amore con il quale Cristo ama la Chiesa (cfr. Ap 21,9); 

–  è un dono dello Spirito (cfr. Mt 19,11; 1Cor 7,7); 

–  esprime l’amore preferenziale per il Signore (cfr. Mc 10,30); 

–  trasforma e penetra l’essere umano fin nel suo intimo (cfr. 1Cor 7,34); 

–  rende simile al Maestro Divino e alla Vergine sua Madre (cfr. Rm 1,3; Lc 1,27); 

–  è segno e stimolo della vera carità (cfr. Gv 1,39); 

–  è una «speciale sorgente di fecondità spirituale nel mondo» (LG 42). 

 
Impegnandoci con voto, che “comporta l’obbligo della perfetta continen-

za nel celibato”, noi diventiamo testimoni dell’amore con il quale Cristo ama la 

Chiesa, simili al Maestro Divino e alla Vergine sua Madre. Si tratta, pertanto, 

di un dono del Padre, che non tutti comprendono: un dono altissimo, “che ren-

de libero in maniera speciale il cuore”. 

La virtù della castità non va soltanto difesa (mediante “un atteggiamento 

di serena prudenza nei rapporti con le persone”), ma positivamente alimentata: 

13.1. Per ottenere questo, ogni membro: 



 

32 

 

–  si nutrirà con fede dell’Eucaristia, desiderando «che Dio agisca in lui per farlo 

giungere nello Spirito alla piena maturità di Cristo» (DC 7; cfr. Gv 6,63); 

–  coltiverà una filiale devozione a Maria, nella quale «troverà esuberanza di 

gioia, consolazione purissima e fecondissima che lo ricompenserà abbondantemente 

di quanto ha lasciato» (MRA 228); 

–  vivrà un clima di sana amicizia, modellando la sua vita sull’esempio del Mae-

stro Divino, che amò tutti per conquistarli all’amore del Padre (cfr. Mt 4,23); 

–  eviterà i pericoli, specie quelli che possono provenire dai mass-media (cfr. IM 

2), non presumendo «delle proprie forze» (PC 2) e ricordando quanto dice l’Apo-

stolo: «Chi crede di stare in piedi, guardi di non cadere» (1Cor 10,12); 

–  si eserciterà in una serena ascesi personale: «Chi vuol venire dietro di me rin-

neghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua» (Mc 8,34). 
 

 Molto opportune queste sottolineature, che coniugano sia l’aspetto più 

squisitamente spirituale, sia quello umano, a cominciare dall’invito che ogni 

Gabrielino viva “un clima di sana amicizia”, esercitandosi anche “in una serena 

ascesi personale”. 

 

2. I CONSIGLI RELIGIOSI NELLA VISIONE SPECIFICA DEL FONDATORE.  
 

Nell’itinerario di conformazione e immedesimazione al Cristo Maestro. 
 

 È noto a tutti che il cuore dell’esperienza personale, e quindi 

dell’insegnamento e della proposta spirituale-apostolica di don Alberione, è il 

cammino di graduale conformazione al Maestro Divino, fino alla “trasforma-

zione nostra in Dio” (DF 11), cioè alla cristificazione, alla nostra immedesima-

zione a Lui. 

 Anche i voti sono visti in questa prospettiva. Più che l’osservanza dei 

voti – osservare la castità, osservare la povertà, osservare l’obbedienza –, al 

nostro Fondatore preme la nostra crescente conformazione al Cristo Gesù ca-

sto, povero, obbediente.  

 Ma don Alberione ci chiama a salire ancora più in alto. Per lui non è 

sufficiente che il Paolino si impegni a seguire Gesù-casto, Gesù-povero, Gesù-

obbediente, ma, nella linea dell’incarnazione mistica – che costituisce il cuore 

della nostra spiritualità apostolica – desidera che ognuno di noi tenda a diven-

tare luogo in cui vive e opera proprio Gesù-casto, Gesù-povero, Gesù-

obbediente. Senza che suoni un paradosso, sarà esattamente Gesù a vivere nel 

Paolino il cammino “d’amore al Padre, di purezza infinita, d’amor alle ani-

me...” (DF p. 39), (castità); di distacco totale da noi stessi (povertà); di adesio-



 

33 

 

ne amorosa alla volontà del Padre, “massimo atto d’amore” (DF p.19), (obbe-

dienza). 

 

Castità. 
 

 Anche la castità non poteva essere vista, e presentata, dal nostro Fon-

datore se non in questi termini: verginità di mente, di volontà, di cuore, di cor-

po. Seguiamolo attentamente negli orientamenti che ci offre, gustando soprat-

tutto gli aspetti propositivi e le applicazioni pratiche, con gli immancabili rife-

rimenti all’apostolato! 

 

  Verginità di mente 

«Che cos’è la verginità di mente? È tenere in mente soltanto pensieri buoni 

e mai volontariamente pensieri cattivi. [...] Quando i pensieri abitualmente 

sono buoni, sono pensieri di apostolato, pensieri di umiltà, pensieri che ri-

guardano Dio, pensieri che riguardano cose da farsi giorno per giorno se-

condo la nostra missione, pensieri di bontà verso il prossimo; progetti di 

maggior bene, ricerca delle vie migliori, pensieri di studio delle materie 

che si insegnano, pensieri secondo la fede e l’istruzione religiosa...: ecco la 

verginità della mente. La mente certamente deve essere vergine, ma le dif-

ficoltà sono molte. Ad esempio, se si parla di purezza, il peccato è interno 

prima di essere esterno. Prima va alla testa, perciò la prima attenzione va 

alla verginità di mente, alla purezza di mente [...]. 
Verginità di mente! Custodire la mente! Vigilare sopra questa mente, per-

ché se è vero che con la mente si fanno i migliori meriti, è pur vero che il 

peccato comincia sempre dalla mente». 

 

  Verginità di volontà 

«Verginità di volontà. Bello il giorno della professione quando si dice: “Vi 

do tutte le forze, o Signore. Me totum Deo trado, dono et offero”. Bello! 

Bello quel ringraziamento alla Comunione: Signore, sono interamente per 

te. [...] Bello il conchiudere la visita con l’offerta a Dio e magari col rin-

novare la professione religiosa. Bello! Ma se poi si va all’azione in ritardo, 

se non si osservano gli orari, se si mormora a destra e a sinistra..., se vi è 

svogliatezza nell’apostolato...: dite che c’è verginità di volontà? No. Ver-

ginità di volontà vuol dire non mescolare venialità, imperfezioni volontarie 

con desideri e propositi santi di usare tutte le forze per il Signore. Le mani 



 

34 

 

devono servire tutte a Dio. [...] Le forze fisiche che abbiamo occorre che 

siano messe in azione. Verginità totale. Non mescolare il bene al male». 
 

  Verginità di cuore 

«Verginità di cuore. Vuol dire amare solo Gesù, le cose belle, l’apostolato, 

la Congregazione. Quando c’è mescolanza di sentimenti buoni e sentimenti 

cattivi, il cuore non è vergine. [...] 
In questa verginità di cuore ho detto che vi è incluso l’amore all’Istituto e 

alle sorelle [ai fratelli] in quanto sono immagine di Dio e in quanto sono 

membri della stessa Congregazione. Desiderare che l’Istituto progredisca, 

che sia sempre più forte di persone e di opere, che ci sia maggior istruzio-

ne, maggior pietà, maggior osservanza della vita religiosa, maggior fedeltà 

ai voti, maggior amore alla Vergine, maggior amore a San Paolo, una de-

vozione sempre più intima all’Ostia santa. Guardare la carta geografica e il 

mappamondo e domandarsi: Dove siamo arrivati? A quante anime faccia-

mo già del bene? A quante ancora non arriviamo! Signore, che possiamo 

giungere a tutto il mondo!».
 5
 

 

  Verginità di corpo 

«Occhi sempre aperti a vedere, osservare quello che piace a Gesù. Vergini-

tà di occhi. Verginità di lingua. Verginità di tutti i sensi, compresa la fanta-

sia, l’immaginativa. Donazione completa a Gesù: in questa donazione ci 

sarà la nostra felicità, ci sarà anche salute fisica. E poi doppia gloria: que-

sto corpo conservato nella verginità darà gloria a Dio e risusciterà glorioso. 

[...] Non basta offrire Gesù al Padre, ma offrirci noi, offrire le nostre fati-

che. Gesù nella vita si è stancato, ha offerto tutte le sue forze al Padre cele-

ste». 
6
 

 

Quale sarà, dunque, il proposito del Gabrielino? Molto sapiente il 

consiglio del Fondatore: i voti sono mezzi e restano mezzi.  

«Poi propositi non diretti sulla purezza, ma sulla pietà, il fervore, l’amore a 

Gesù, alla Madonna, il desiderio del Paradiso, l’osservanza dell’obbe-

                                                 

5
 G. ALBERIONE, Esercizi spirituali alle postulanti e novizie FSP, Roma 11 marzo 

1956. 
6
 G. ALBERIONE, Esercizi alle Suore, 10 luglio 1954. 



 

35 

 

dienza, l’amore alla Congregazione, alle persone che sono della Congrega-

zione, quell’affetto soprannaturale che piace tanto a Gesù».
7
 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Come prima risposta, dedico abbondante tempo a considerare Gesù Mae-

stro come “supremo consacrato e missionario del Padre per il suo Regno”. 

Quindi mi interrogo: 

 Come sto permettendo a Gesù di continuare a vivere-in-me la sua scelta 

di castità? Sento che la mia vita va crescendo nella dimensione di fecon-

dità apostolica? 

 Come sto permettendo a Gesù di continuare a immettere-in-me pensieri 

buoni, riflessioni sante, in vista della verginità di mente? 

 Come sto permettendo a Gesù di continuare a vivere-in-me la verginità 

di volontà e di cuore? Sono veramente orientato ad “amare solo Gesù, le 

cose belle, l’apostolato, l’Istituto”? 
 

 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

 Invoco fervorosamente lo Spirito Santo che mi conduca nell’ottica corretta, 

per meglio comprendere nei consigli evangelici il “riflesso della vita trinita-

ria”. 

 Prego Gesù che mi apra all’amore con il quale Egli ama la Chiesa, e mi 

renda il cuore libero da ogni attaccamento solo umano. 

 Mi consegno a Maria, vergine purissima, affinché mi apra sempre più 

all’amore a Gesù e ai miei fratelli/sorelle, sentendo in me la sete di anime 

che bruciava in lei e in Gesù stesso. 

 Prego fervorosamente Gesù come mi guida l’amato Fondatore: «Purifica, o 

Signore, col fuoco dello Spirito Santo il nostro cuore, affinché ti serviamo 

con casto corpo e ti siamo graditi per la nostra purezza. Spezza le catene 

dei nostri peccati, perché ti possiamo amare con crescente carità. Tu che 

sei nostro aiuto e nostro protettore, soccorrici; e fioriscano il nostro cuore 

e la nostra carne per vigore di purezza e rinnovamento di castità».  

  

                                                 

7
 G. ALBERIONE, Esercizi alle Suore, 11 marzo 1956. 



 

36 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Silvano G. (3/2);     Angelo L. (10/2);     Piero S. (16/2);     Carlo V. (22/2). 

 
Ritornati alla Casa del Padre: 

Odo Nicoletti  (4/1);          Angelo Falchi (8/1);          Luigi Patat  (8/1);   

Lelio Toschi (9/2);    Domiziano Piazza (9/2);    Santino Giovanrosa (16/2).  

 

 

Intenzione per il mese di gennaio: 

«Ricevimi, o madre, maestra e regina Maria, fra quelli che ami, nutri, santi-

fichi e guidi nella scuola di Gesù Cristo, divino Maestro… Illumina la mia 

mente, fortifica la mia volontà, santifica il mio cuore in quest’anno di mio la-

voro spirituale…, e possa concludere al fine: “Vivo io, ma non più io, bensì vi-

ve in me Cristo”» (Preghiere, pag. 204). 

 

Intenzione per il mese di febbraio: 

«O Signore, ti prego di illuminarmi sempre più; questa è la vita eterna: 

conoscere te, o Padre, ed il tuo Figlio, Maestro nostro unico. Ti amo, o mio 

Dio, sommo bene ed eterna felicità… Con Maria, mia Madre e Maestra, con-

serverò nella mia mente le tue sante parole e le mediterò nel mio cuore» (PR, 

pp. 68-69). 

 

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua 

luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 
Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 


