
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Io sono con voi 

 

 

GENNAIO – FEBBRAIO 2022 

 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata,  

«opera propria» della Società San Paolo  

e parte integrante della Famiglia Paolina  

suscitata nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



 

2 

 

Indice 
––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

11 

14 

15 

17 

20 

26 

28 

32 

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 

sui Gabrielini:  

www.sangabrielarcangelo.org  

 

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e 

dei Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 

Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del 

Delegato dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come 

persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/


 

3 

 

Lettera del Delegato 

 

 

Carissimi amici Gabrielini, 

vi raggiungo mentre ci stiamo introducendo nel nuovo anno che la bene-

volenza del Signore vorrà concederci di vivere. Ognuno di noi desidera viver-

lo al meglio, e per questo l’ha già accolto nel cuore come espressione della 

perenne bontà del Padre celeste. Per questo ognuno si è proposto di dare ra-

dicalità di risposta alla Trinità SS.ma, nella piena dedizione al proprio apo-

stolato.  

Questo è anche il mio augurio affettuoso per ognuno di voi. 

Per il cammino spirituale-apostolico da percorrere nei due mesi gen-

naio-febbraio – come poi per tutto il corrente anno spirituale – ritengo che sia 

cosa buona per noi restare ancora nell’ottica della conformazione al Maestro 

Verità, come prolungamento dell’Anno Biblico. Sappiamo che è il primo anel-

lo della catena: non potremo conformarci a Gesù-Via e a Gesù-Vita senza 

questo momento prioritario. 

Abbiamo già iniziato con il ritiro di dicembre la lettura approfondita 

dell’opuscolo “AMERAI IL SIGNORE CON TUTTA LA TUA MENTE”. Come abbiamo 

avuto modo di sottolineare, si tratta dell’opera più originale del nostro Fon-

datore, che ben merita di essere conosciuta da vicino. Invito perciò chi di voi 

dispone del volume “Anima e corpo per il Vangelo”, di dedicare abbondante 

tempo alla conoscenza, alla riflessione e, se possibile, alla meditazione di 

questo testo così caro all’amato Fondatore. 

 
“La vocazione del religioso…  

inchiude una volontà essenziale di farci santi” (DF 88) 

 
Dopo la trattazione degli stati di vita, don Alberione entra nella sezione 

dedicata ai diversi aspetti della vita del religioso. Un tema che egli espone  con 

particolare ampiezza, nel desiderio evidente di illuminarci al meglio su un ar-

gomento che gli sta tanto a cuore. 
 

La vocazione del religioso 

1. La vocazione del religioso è di natura speciale: «si vis perfectus esse»; 

quindi inchiude una volontà essenziale di farci santi: e vale per l’uomo, la don-

na, il Sacerdote; persino sono possibili condizioni speciali pel coniugato e per il 

secolare, purché in condizione di adempiere i doveri. 



 

4 

 

2. Quindi suppone: a) una maggiore infusione di grazie dal Signore; b) una 

speciale attrattiva alla vita pia con desiderio intimo e forte di perfezione; c) una 

responsabilità e un rendiconto maggiore. 

3. Pratica: a) alcuni sentono la voce divina e non corrispondono; b) altri co-

minciano e si stancano; c) chi comincia e persevera avrà grande premio. 

Rimarchiamo un’ennesima volta la mirabile capacità del nostro Fondato-

re a condensare in poche righe argomenti tanto vasti e complessi. La vocazio-

ne del religioso realizza l’invito di Gesù “Se vuoi essere perfetto…” (Mt 

19,21), e contiene in se stessa la “volontà essenziale” di tendere alla santità. 

Nel sottolineare che tale vocazione è valida per tutti, don Alberione aggiunge, 

con straordinaria anticipazione dei tempi, che “persino sono possibili condi-

zioni speciali pel coniugato e per il secolare, purché in condizione di adempie-

re i doveri”: preannuncio di quanto poi si realizzerà con l’istituzione degli Isti-

tuti di vita laicale consacrata, aggregati alla Società San Paolo! Appaiono poi 

ben evidenziati dal Fondatore l’iniziativa gratuita del Signore, i segni della 

vocazione e i diversi gradi della risposta da parte del chiamato.  

Tra gli innumerevoli interventi di don Alberione sul tema della vocazione 

del religioso risulta molto illuminante quanto egli scrive circa i segni di voca-

zione religiosa: «Per la vocazione religiosa occorre lo spirito divino. Alcuni 

segni: 1) La docilità, particolarmente se è persona colta, istruita, intelligente: 

ed intanto segue la direzione spirituale, obbedisce, è flessibile, sottomesso; 

sono segni sinceri di buon spirito. 2) Tendenza a cose serie, utili, fruttuose, 

importanti. Dio è luce, e l’anima è illuminata anche nelle tenebre, perché Dio 

spinge ad operare bene e perseverare nel migliorarsi. 3) Amore alla dottrina 

della Chiesa, all’insegnamento filosofico-tomistico; tendenza ad approfondire 

per confermarsi. 4) Equilibrio: tutto è preso in bene, la pace è conservata con 

tutti, l’animo è discreto, prudente, giudizioso, riflessivo, religioso. 5) Umiltà 

vera: né si esalta, né si deprime; man mano che crescono i buoni risultati, le 

lodi, le difficoltà, le critiche, ecc…».
1
 

 

Queste riflessioni del nostro Fondatore concernono in primo luogo la vi-

ta religiosa. Ma noi sentiamo che interpellano anche la vita consacrata, vero? 

Tanto più che, come abbiamo sottolineato, proprio in questo testo il Fondato-

re sembra anticipare l’istituzione degli Istituti di vita laicale consacrata, tra 

cui il nostro… 

                                                 

1
 San Paolo, marzo-aprile 1966. 



 

5 

 

La vocazione alla santità la sente anche ognuno di noi, e in maniera for-

tissima! Di fatto l’itinerario di quotidiana santificazione resta l’impegno prio-

ritario di ognuno: quale altro obiettivo ha la nostra vita di consacrazione? 

Ma cosa significa camminare verso la santità? In che cosa consiste la 

santità? 

È tanto facile pensare innanzitutto a forti impegni pratici, a severe prati-

che di penitenza, ad opere straordinarie di bene… Intendere, cioè, la santità 

come una nostra conquista, prima che un dono elargitoci dal Padre celeste. 

L’esortazione apostolica “Gaudete et Exsultate” di Papa Francesco è 

molto illuminante in questo senso. Il Papa, al n. 20, afferma: «La santità è vi-

vere in unione con Lui [Gesù] i misteri della sua vita. Consiste nell’unirsi alla 

morte e risurrezione del Signore in modo unico e personale, nel morire e ri-

sorgere continuamente con Lui». E continua al n.21: «Il disegno del Padre è 

Cristo, e noi in Lui. In definitiva, è Cristo che ama in noi, perché “la santità 

non è altro che la carità pienamente vissuta”». 

A questo punto il Papa inserisce una citazione di Benedetto XVI, di 

straordinaria chiarezza: «Pertanto, “la misura della santità è data dalla statu-

ra che Cristo raggiunge in noi, da quanto, con la forza dello Spirito Santo, 

modelliamo tutta la nostra vita sulla sua”. Così, ciascun santo è un messaggio 

che lo Spirito Santo trae dalla ricchezza di Gesù Cristo e dona al suo popo-

lo».
2
 

Mi piace sottolineare il pensiero di Benedetto XVI: la santità non si attua 

in “cose” da fare, ma nel permettere a Gesù di raggiungere in noi la piena 

sua “statura”… Non vi sembra che queste espressioni siano eco perfetta 

dell’insegnamento e della proposta del nostro Fondatore?  

Ringraziamo il Maestro Divino per il dono della nostra spiritualità e ac-

cogliamo l’invito ad essere un messaggio di vita per chi ci sta al fianco e per 

quanti incontriamo nel nostro apostolato.  

A tutti e ad ognuno il mio augurio di ogni bene, nel Signore. 
 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  

                                                 

2
 PAPA FRANCESCO, Gaudete et Exsultate. Esortazione Apostolica sulla chiamata alla 

Santità nel mondo contemporaneo, Città del Vaticano, LEV 2018, nn. 20-21. 



 

6 

 

Spunti biblici  

 

 

Abbiamo tutti sentito richiamare 

più volte quanto don Alberione racconta 

nel testo intitolato Abundantes divitiæ 

gratiæ suæ, che ha come sottotitolo 

“Storia carismatica della Famiglia Pao-

lina”. 

Parlando in terza persona di come 

il Signore lo ha sempre guidato, don Al-

berione racconta (AD 151-154):  

 

«In momenti di particolari difficol-

tà, riesaminando tutta la sua condotta, se 

vi fossero impedimenti all’azione della 

grazia da parte sua, parve che il Divin 

Maestro volesse rassicurare l’Istituto in-

cominciato da pochi anni. 

Nel sogno,
3
 avuto successivamente, 

gli parve di avere una risposta. Gesù 

Maestro infatti diceva: “NON TEMETE, IO SONO CON VOI. DI QUI VOGLIO IL-

LUMINARE. ABBIATE DOLORE DEI PECCATI”.
4
 

Il “di qui” usciva dal Tabernacolo; e con forza; così da far comprendere 

che da Lui-Maestro tutta la luce si ha da ricevere. 

Ne parlò col Direttore Spirituale, notando in quale luce la figura del 

Maestro fosse avvolta. Gli rispose: “Sta’ sereno; sogno o altro, ciò che è detto 

è santo; fanne come un programma pratico di vita e di luce per te e per tutti i 

membri”». 

                                                 

3 
Il “sogno” qui narrato dovette avere luogo nel 1923, quando il Primo Maestro cadde 

in una grave malattia, da cui sembrò uscire in maniera prodigiosa, come accenna egli 

stesso in AD 64. – Altra narrazione del medesimo sogno in Mihi vivere Christus est 

(MV), 1938, 138.  
4 
Queste parole vennero udite, a quanto sembra, in lingua latina: «Nolite timere, Ego 

vobiscum sum. Ab hinc illuminare volo. Cor pœnitens tenete». 



 

7 

 

Queste tre espressioni del Maestro Divino le abbiamo viste riportate a 

caratteri grandi tutte le volte che siamo entrati in una cappella della Famiglia 

Paolina. Infatti, il Fondatore ha voluto che in ogni chiesa o cappella fossero 

incise o scritte queste tre “rassicurazioni” di Gesù Maestro. 

Ma qual è il loro significato profondo, soprattutto il loro fondamento 

scritturistico? Ce lo spiega con chiarezza il noto biblista, nostro confratello 

della SSP, don Primo Gironi. (Anche questo articolo si può leggere in: Radici 

bibliche della spiritualità paolina, a cura di Olinto Crespi, Istituto Santa Fa-

miglia, Roma). 
 

 

 

“COR POENITENS TENETE” 

“Il dolore dei peccati” significa un abituale riconoscimento dei nostri 
peccati, dei difetti, insufficienze... Quindi venne la preghiera della fede, 

“Patto o Segreto di riuscita” (AD 158). 

Sono diverse le traduzioni proposte per questa espressione, coniata originaria-

mente da don Alberione in lingua latina: “Abbiate il dolore dei peccati”, “Vivete 

in continua conversione”, “Abbiate un cuore penitente”. Probabilmente è un pas-

so della Lettera ai Romani (2,5) lo sfondo di questa raccomandazione, mediante 

la quale l’apostolo Paolo descrive le conseguenze negative della “durezza di cuo-

re” del cristiano: «Tu con il tuo cuore duro e ostinato (impœnitens cor) accumuli 
collera su di te per il giorno dell’ira e della rivelazione del giusto giudizio di 

Dio». 

Il contesto di questo passo è la consapevolezza del giudizio che Dio pronunzie-

rà su ogni uomo, rendendo a ciascuno «secondo le sue opere... Tribolazione e an-

goscia su ogni uomo che opera il male..., gloria, onore e pace per chi opera il be-

ne (Rm 2,6.9-10). 

«Vivete in continua conversione» 

È importante, allora, che l’uomo viva in questa consapevolezza e orienti il 

proprio essere e il proprio operare verso Dio. Ciò spiega la traduzione “Siate in 

continua conversione”, che esprime l’esortazione di Paolo ad aprirsi alla bontà di 

Dio che spinge alla conversione (cf Rm 2,4), per essere da lui accolti nel giorno 

del giudizio. 



 

8 

 

“Conversione” è un termine che racchiude un particolare significato nelle due 

lingue conosciute dalla Bibbia, il greco e l’ebraico. La lingua greca chiama la 

conversione metànoia, un termine che indica la trasformazione della mente, un 

nuovo modo di valutare le cose e di ordinare la propria esistenza. È l’orien-

tamento del proprio essere (che i Greci vedono concentrato soprattutto nella 

“mente”) alla luce del Vangelo, del Battesimo, della Pasqua. 

La lingua ebraica ama esprimere la conversione ricorrendo al verbo shub (“ri-

tornare”), che indica un cambiamento di rotta e di finalità nel proprio essere e nel 

proprio agire, un movimento che coinvolge tutto l’uomo, che la mentalità semiti-

ca vede concentrato nel “cuore”. 

Sulle labbra di don Alberione c’era frequentemente l’invito pressante a un 

cambiamento quotidiano di mentalità nei confronti del nostro essere e del nostro 

agire di Paolini. Era il richiamo a vedere con occhi nuovi e con cuore nuovo il 

lavoro editoriale non come commercio, ma come apostolato. A vedere la tipogra-

fia e la libreria non come palestra delle nostre doti e capacità, ma come pulpiti e 

chiese. Soprattutto era costante il suo richiamo a cambiare il nostro cuore in quello 

di Paolo e a sentire il mondo come lo sentiva Gesù, il Maestro e il Pastore buono. 

«Abbiate il dolore dei peccati» 

Cogliamo in questa traduzione un aspetto che rivela il particolare timbro della 

spiritualità biblica di don Alberione. 

Come nella Bibbia il vero nemico del popolo di Israele, contro il quale si 

chiede l’intervento punitivo di Dio, non si identifica con un altro popolo (gli Egi-

ziani, gli Assiri, i Babilonesi), ma con il peccato, così nella convinzione di don 

Alberione il vero nemico delle 

opere apostoliche non sono i 

“concorrenti” e gli editori più 

affermati e quotati, ma è il pec-

cato di chi è chiamato a evange-

lizzare con i mezzi moderni. 

A questa convinzione, radi-

cata e confermata dalla Bibbia, 

egli attinse il concetto di “apo-

stolato della riparazione” («Voi 

riparate... lavorando nell’aposto-

lato, operando in senso contrario 

a coloro che si valgono di questi 
mezzi per corrompere, per diffondere dottrine false, contrarie a Gesù Cristo»). 

Attinse pure la spiritualità per il Discepolo paolino (figura indispensabile, in-



 

9 

 

sieme con il sacerdote, per l’apostolato della comunicazione sociale, come lo in-

tendeva don Alberione), che egli collocava accanto alla spiritualità dei discepoli 

storici di Gesù, i quali nel Vangelo vivono, operano, pregano, dialogano e stanno 

a mensa con Gesù stesso. Scrive: «Il Discepolo paolino ripara in tre forme: con la 

sua vita, con la sua preghiera, con il suo apostolato», proprio come i discepoli del 

Vangelo che facevano vita comune con Gesù in questa stessa forma. Una vita così 

inserita in Cristo e alimentata dall’amicizia e dalla fraternità con lui, non verrà in-

taccata dal peccato. 

«Abbiate un cuore penitente» 

Questa traduzione apre l’ampio orizzonte del particolare significato che la 

Bibbia dà al termine “cuore”. Nella tradizione biblica “cuore” designa la persona, 

la sua coscienza, la sua capacità di scegliere e di decidere. Designa anche tutta 

l’attività dell’uomo, che va finalizzata in Dio. Convergono, perciò, nel “cuore” 

l’essere e l’operare dell’uomo. Ciò spiega perché l’uomo della Bibbia è invitato 

ad amare Dio “con tutto il cuore” (cf Dt 6,5: «Tu amerai il Signore tuo Dio con 

tutto il cuore»). 

 

Anche per don Alberione questo è il centro della spiritualità e 

dell’attività di chi si pone al servizio dell’evangelizzazione con i mezzi mo-

derni. A questa spiritualità si oppone la “durezza di cuore” o, come dice Paolo 

nel testo della Lettera ai Romani sopra riportato, “il cuore impenitente” 

(l’impœnitens cor). 



 

10 

 

La “durezza di cuore” è chiamata, nel Vangelo, con il termine greco skle-

rokardia (letteralmente: “sclerosi del cuore”). Il termine skleròtes indica la 

chiusura o ispessimento delle arterie, per cui il sangue non fluisce con facilità 

nel nostro organismo, con grave rischio per la salute. Così è dell’evan-

gelizzatore che non è più rivolto alla Parola di Dio. Non più alimentato dalla 

Parola che è chiamato a proclamare, l’evangelizzatore rischia il fallimento di 

se stesso, della sua comunità e della sua attività. È quello che il Vangelo 

chiama “morire nel proprio peccato” (Gv 8,24) e “camminare nelle tenebre” 

(Gv 8,12). 

Si rende allora necessaria una profonda conversione, che il progetto di vita 

proposto dalle Beatitudini chiama “purezza di cuore” e che don Alberione 

ama vedere nel “cuore penitente”. 

Programma di vita 

In Dt 6,9 si trova l’invito a scrivere la parola della Legge su tutte le case di 

Israele («Tu le scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle tue porte»). Questa 

pratica era normalmente riservata ai santuari, ma dopo la distruzione del 

Tempio di Gerusalemme si estese a ogni casa, che divenne il luogo in cui 

ascoltare la Parola del Signore. 

Don Alberione non ha esitato a “scrivere” sulle pareti delle case di aposto-

lato e delle nostre chiese le tre espressioni su cui abbiamo riflettuto. 

Per lui questo era un modo originale per esprimere la forza insita in esse 

(nel testo autobiografico Abundantes divitiæ gratiæ suæ egli le definisce “un 

programma pratico di vita e di luce” per sé e per tutti i membri della Famiglia 

Paolina). Ma soprattutto il gesto dello scrivere e del fissare queste espressioni 

nei luoghi di apostolato e di preghiera rendeva visibile una sua geniale intui-

zione: «Le nostre librerie e le nostre tipografie sono pulpiti e chiese», cioè i 

“santuari moderni”, ai quali solo la Bibbia riservava la trascrizione delle paro-

le della Legge, fonte di vita e di salvezza. 

Primo Gironi 

  



 

11 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

 

«L’Enciclica, come altri testi di Papa 

Francesco – scrive sr. Alessandra Smerilli, 

FMA –, si ispira direttamente al santo di 

Assisi. L’esortazione apostolica Evangelii 

gaudium ha come sfondo il “Va’ e ripara 

la mia casa”, la Laudato si’ è modellata 

sul Cantico delle creature. Fratelli tutti si 

lascia ispirare dalla capacità di dialogo e 

dalla fraternità che hanno caratterizzato la 

vita e la missione di san Francesco. Il testo 

è anche attraversato dai grandi temi espo-

sti nel documento sulla fratellanza umana e 

rilancia quell’appello come frutto del dia-

logo e di un impegno congiunto». 

Come sappiamo, l’enciclica è molto 

ampia e tocca numerosi aspetti, quasi una 

sintesi dell’insegnamento del Papa sul tema della fraternità e dell’amicizia 

sociale. Ringraziamo l’amico Matteo Torricelli che si è impegnato a presen-

tarcela nelle sue linee essenziali. 

 

Percorsi di un nuovo incontro 
(CAPITOLO 7 di “FRATELLI TUTTI”) 

 
Il penultimo capitolo dell’Enciclica sulla fraternità e l’amicizia sociale 

ci invita a creare percorsi di pace. Solo camminando su queste strade, infatti, 

siamo in grado di incontrare veramente l’altro in un incontro che profuma di 

fratellanza. Per costruire questi percorsi, dice Papa Francesco, “c’è bisogno di 

artigiani di pace disposti ad avviare processi di guarigione e di rinnovato in-

contro con ingegno e audacia” (n. 225). Ogni parola di questa citazione meri-

terebbe un approfondimento, ma ci limitiamo qui a sottolineare come si parli 

di artigiani: la pace non è dunque un prodotto in serie, standardizzato, sempre 



 

12 

 

uguale, bensì richiede dedizione, impegno, conoscenza della “materia prima” 

con cui si lavora, cioè i fratelli.  

Sorprende, poi, che Papa Francesco indichi come primo punto per avvia-

re processi di pace un elemento molto caro a noi paolini: la verità. Ricomin-

ciare dalla verità vuol dire quindi mettere il primo mattone della strada per la 

pace; significa conoscere i fatti per come sono veramente accaduti, chiamarli 

con il loro nome, trovare il coraggio per riconoscere la realtà, piena di successi 

e insuccessi, di giustizia e ingiustizie, di misericordia e di egoismo. 

Il primo passo per creare pace 

è quindi guardare e comunicare la 

realtà in trasparenza. Se pensiamo a 

eventi che costituiscono grandi tra-

gedie e ingiustizie, gli esempi sono 

innumerevoli: “verità è raccontare 

alle famiglie distrutte dal dolore 

quello che è successo ai loro pa-

renti scomparsi. Verità è confessa-

re che cosa è successo ai minori 

reclutati dagli operatori di violen-

za. Verità è riconoscere il dolore 

delle donne vittime di violenza e di abusi...” (n. 227).  

Se invece riportiamo il tutto alla vita ordinaria, senza pensare a grandi 

eventi traumatici, allora possiamo porci le seguenti domande: quanto sincera-

mente vivo le mie relazioni? Sono disposto a fare emergere la verità, anche se 

ciò significa ammettere i miei errori? Sono capace di accettare le critiche su 

ciò che penso, dico e faccio, considerandole una possibile finestra sulla verità? 

Sono capace di usare tatto e rispetto quando comunico a un’altra persona i 

suoi errori? In quale misura mi interpellano le ingiustizie che vedo nel quoti-

diano? Se capisco che cercare e guardare la verità è il primo passo da compie-

re per camminare sulla via della pace, allora sono automaticamente ben dispo-

sto a mettermi in gioco e in discussione: la ricerca della verità, infatti, può ri-

chiedere cambiamenti importanti, può essere dolorosa e talvolta abitata da sen-

timenti di rabbia e inquietudine, ma alla fine conduce sempre alla pace. Da un 

punto di vista cristiano, poi, verità e pace si incontrano nella persona di Gesù 

Cristo: Egli è la verità da cercare (“Io sono la Verità”, Gv 14,6) e la fonte del-

la nostra pace (“Pace a voi”, Gv 20,19), che rivela la verità su noi stessi e su 

Dio Padre. 



 

13 

 

Gli artigiani della pace, dicevamo, si impegnano nella ricerca della veri-

tà, che non deve portare alla vendetta, ma piuttosto alla conciliazione e al per-

dono. Lavorare, dunque, per costruire la pace implica il “riconoscere la possi-

bilità che l’altro apporti una prospettiva legittima – almeno in parte –, qual-

cosa che si possa rivalutare, anche quando possa essersi sbagliato o agito 

male” (n. 228). Appare quindi evidente come siano frequenti i conflitti gene-

rati dall’incontro di persone e gruppi con storie, culture, appartenenze sociali 

ed economiche diverse. Papa Francesco definisce questi conflitti “inevitabili”. 

Non possiamo percorrere la via del perdono e della pace senza incontrare con-

flitti da risolvere. Sappiamo bene cosa si dice nel Vangelo a proposito: Gesù 

non ha mai invitato a fomentare la violenza o l’intolleranza. 

In questa Enciclica, tuttavia, viene riportata al n. 240 una frase di Gesù 

che sembra essere in contrasto con quanto appena detto: “Non crediate che io 

sia venuto a portare pace sulla terra; sono venuto a portare non pace, ma 

spada. Sono infatti venuto a separare l’uomo da suo padre e la figlia da sua 

madre e la nuora da sua suocera; e nemici dell’uomo saranno quelli della sua 

casa” (Mt 10,34-36). Papa Francesco contestualizza bene questa frase nel ca-

pitolo in cui è inserita, e afferma che il tema trattato è quello della fedeltà alla 

propria scelta, nonostante le opposizioni, anche delle persone più care. In altre 

parole, Gesù non invita a cercare conflitti, ma a sopportare i conflitti inevitabi-

li in nome di una Verità che è il perno della nostra coerenza: credere, vivere e 

annunciare il Vangelo, così come la pace, è una scelta da portare fino in fondo, 

sopportando con tolleranza e fede i confitti che si generano, in nome 

dell’uguaglianza e della dignità di tutti, come abbiamo visto nei precedenti ca-

pitoli. 

Matteo Torricelli 

 

  



 

14 

 

 

 

 
   PAROLE DI LUCE 

 

 
 

PACE  

«La pace non è un dato, ma una conquista. Non un bene di con-

sumo, ma il prodotto di un impegno» (Don Tonino Bello).  

La pace non è la parolina magica del riposo e neanche quella 

dell’isolamento. Vivere in pace è diverso dal vivere nella pace. Spesso 

rischiamo di confondere la pace con la quiete, con la necessità di non 
essere disturbati, di non avere problemi.  

Ma la pace è tutt’altro! È qualcosa di più profondo, intimo, spiri-
tuale. È una presenza: è Cristo la nostra pace! 

La pace è anche un valore universale, frutto di tessiture pazienti e 

discrete, frutto di passi indietro e di sguardi in avanti, di silenzi e di pa-

role pronunciate con il cuore e con la delicatezza del vento leggero abi-

tato dallo Spirito. La pace è cammino, è espressione di maturità e liber-
tà, è riconciliazione e guarigione.  

«La persona cristiana raggiunge la sua vera essenza solo se Dio 

non le si pone dinnanzi come Tu, ma “entra” in lei come Io. […] Solo 

attraverso la chiamata di Dio io divento “Io”. […] C’è sempre soltanto 

l’attimo cruciale, e cioè ogni attimo può diventare eticamente prezioso. 

[…] La pace deve esserci perché Cristo è nel mondo. La pace deve es-

sere osata» (D. Bonhoeffer). 

Osiamo la pace, diventiamo uomini e donne capaci di Pace! 
 

                                                                     Tosca Ferrante, ap 

  



 

15 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-

cando una serie di contributi volti a far conoscere, attra-

verso i principali episodi, la vita e la missione del nostro 

amato Fondatore, don Giacomo Alberione. 

 

 

Don Alberione e l’Unione Popolare 

 
Un aspetto del beato Alberione di cui si parla poco 

è la sua attività sociale. Il nostro Fondatore, infatti, an-

che se non aderì a nessun partito, ebbe sempre una particolare attenzione 

all’azione sociale della Chiesa, soprattutto da giovane sacerdote.  

In Abundantes divitiae (AD) troviamo questa sua testimonianza, 

quando parla de “La Romanità”: «Altro punto: le nuove scoperte avevano 

rivoluzionato molte cose. Sotto l’aspetto sociale gravi mali turbavano tutto 

il sistema di produzione, distribuzione e consumo della ricchezza. I princi-

pii liberali ereditati dalla rivoluzione francese li avevano aggravati; per 

reazione il socialismo penetrava largamente portando il materialismo e la 

lotta di classe; Leone XIII aveva indicati i rimedi in varie encicliche; spe-

cialmente insisteva sopra la vera democrazia cristiana. Anche per questo, 

tra il clero nuove divisioni: un precipitarsi verso l’azione economica di 

molti senza sufficiente avvedutezza; ed una marcata resistenza all’indi-

rizzo della Santa Sede» (AD 52). 

In poche righe don Alberione tratteggia le motivazioni di un malesse-

re sociale, di un pericolo che si stava diffondendo nella Chiesa, soprattutto 

in Occidente, di fronte al quale il Papa cercava di unire le forze, creando 

un’azione popolare che partisse dal coinvolgimento delle parrocchie per 

“rispondere” alle necessità di tale epoca.  

E don Alberione vi aderisce, partecipando a conferenze e congressi, 

leggendo, tenendo a sua volta incontri in Diocesi. Il vescovo mons. Fran-

cesco Re lo designa come “sostenitore” diocesano dell’Unione Popolare, 

dopo la chiusura dell’Opera dei Congressi. Il Primo Maestro ebbe poi mo-

do di precisare: «Più impegnativo fu il periodo dopo lo scioglimento 

dell’Opera dei Congressi. Pio X vi sostituì l’Unione Popolare fra i Catto-



 

16 

 

lici, su l’esempio della Germania. Le ragioni erano gravi; essa non fu ben 

accolta, in generale; si dovette lavorare su tanti buoni sfiduciati, e tanti 

avversari irreducibili. Tanto si scrisse su la Gazzetta d’Alba; durante gli 

anni 1911-1914 si dovettero percorrere in buona parte le parrocchie della 

diocesi per stabilirla, per conferenze, per sciogliere difficoltà. Si era quasi 

soli: due persone guidate dal Vescovo» (AD 60-61). Sì, veramente, soli: il 

Vescovo, il Can. Chiesa e lui. 

In effetti, mons. Francesco Re aveva recepito molto bene le indicazio-

ni di Papa Pio X e aveva incaricato il Can. Chiesa di scrivere un libro per 

spiegare, soprattutto ai contadini, cosa fosse l’Unione Popolare. Tale lavo-

ro, L’Unione popolare spiegata ai contadini (Alba, 1908), nacque da una 

serie di articoli apparsi su Gazzetta d’Alba, durante l’anno 1907, per illu-

strare con esempi concreti l’origine, lo scopo, la costituzione dell’Unione.  

Don Alberione si prodigava percorrendo i paesi delle Langhe, del 

Monferrato, della Diocesi di Alba per parlare dell’Unione Popolare. Di 

questo intenso lavoro di animazione dei due sacerdoti si parla nel numero, 

uscito il 25 novembre 1911, del settimanale La Settimana Sociale (nato a 

Firenze nel 1908 come espressione dell’Unione stessa) in questi termini: 

«Da Alba abbiamo che durante i mesi autunnali furono tenute dal Teol. 

Chiesa e dal Teol. Alberione, conferenze sull’Unione Popolare a Narzole, 

San Bartolomeo di Cherasco, Vaccheria, San Rocco di Cherasca… Gua-

rene, Canale, Pollenzo, San Rocco di Montà, Neive, Croce di Diano, San 

Rocco di Montaldo, Cissone, Verduno».  

Basta questa breve, ma significativa carrellata di paesi per compren-

dere l’impegno profuso dal Fondatore nel campo sociale, a partire 

dall’invito di Papa Pio X: restaurare tutto in Cristo, anche la vita sociale, la 

politica, le sfide di ogni epoca… Una visione che interessa anche la realtà 

di oggi, segnata dalla pandemia per il Covid-19, che ha colpito il lavoro, le 

famiglie, la vita ecclesiale, il modo di intendere la finanza e i rapporti tra le 

persone.  

Un impegno che coinvolge, quindi, anche la Famiglia Paolina e, nello 

specifico, i Gabrielini. 
Domenico Soliman 

  



 

17 

 

La parola del Fondatore   

 
“Il Bambino Gesù è il Salvatore, da lui procede ogni grazia,  

in lui vi è salvezza” 
 

Tra le feste più significative e care al popolo cristiano, all’inizio del 

nuovo anno solare, vi è certamente l’Epifania, che festeggiamo il 6 gennaio.  

Cosa si festeggia con l'Epifania? Si celebra la prima volta in cui Gesù si 

mostrò ai pagani, alla venuta dei Magi dall’Oriente, quando essi arrivarono 

con visita solenne, con l’offerta dei doni e con l’adorazione, secondo il Van-

gelo e la tradizione cristiana. Si ricorda, dunque, la prima volta in cui, secon-

do i Vangeli, Gesù Cristo si “mostrò” al mondo (il termine epifania viene dal 

verbo greco ἐπιφαίνω, mostrarsi). E lo fece appunto rivelandosi ai Magi, dai 

quali erano rappresentati tutti i popoli della terra. 

Anche questa ricorrenza così solenne, che completa il ciclo della natività 

di Gesù, è stata ovviamente commentata dal nostro Fondatore. Leggiamo le 

sue preziose considerazione nel testo che segue (tratto da Brevi Meditazioni 

per ogni giorno dell’anno, pp.548ss.). 

 

 

1.  Epifania significa manifestazione. Nel Natale, Gesù Bambino si era mo-

strato agli Ebrei, rappresentati da Maria, Giuseppe, i Pastori. Ma nell’Epifania 

si manifesta al gran mondo dei Gentili [Pagani]. È il mistero di un Dio invisi-

bile, il cui nome i Gentili dovevano leggere nelle sue opere; e che ora si fa vi-

sibile: “il Padre rivela il Figlio”. 

Il Profeta Isaia scorge in una grandiosa visione la Chiesa, rappresentata da 

Gerusalemme, alla quale accorrono le Genti. Dice infatti: «Sorgi, sii raggiante, 

o Gerusalemme: poiché la tua luce è venuta, e la gloria del Signore è spuntata 

sopra di te, mentre le tenebre si estendono sulla terra e le ombre sui popoli. 

Ecco che su di te spunta l’aurora del Signore e in te si manifesta la sua gloria. 

Alla tua luce cammineranno le genti e i re alla luce della tua aurora. Leva gli 

occhi e guarda intorno a te: tutti costoro si sono riuniti per venire a te; da lungi 

verranno i tuoi figli, e le tue figlie da ogni lato sorgeranno. Quando vedrai ciò, 

sarai raggiante, il tuo cuore si dilaterà e si commuoverà; perché verso di te af-

fluiranno i tesori del mare e ti si porterà i beni delle genti. Tu sarai inondata da 



 

18 

 

una moltitudine di cammelli, di dromedari di Madian e di Efa: verranno tutti i 

Sabei portando oro ed incenso, e celebrando le lodi del Signore» (Is 60,1-6). 

2.  Ed il Vangelo ci mette innanzi il primo episodio di questo grande avve-

nimento che si perpetua 

nei secoli: sono i Magi 

che vengono guidati da 

una stella sino al Bam-

bino Gesù. «Nato Gesù 

in Betlemme di Giuda, 

al tempo del re Erode, 

ecco dall’Oriente arri-

vare dei Magi a Gerusa-

lemme, dicendo: Dov’è 

il nato Re dei Giudei? 

Ché vedemmo la sua 

stella nell’Oriente e sia-

mo venuti per adorarlo...» (Mt 2,1-12). 

3.  Andiamo anche noi a Gesù portando l’oro della nostra fede, l’incenso 

della nostra preghiera, la mirra della nostra mortificazione. Il Bambino che sta 

nel presepio è lo stesso Dio che ci ha creati, che ci sostiene, che ci giudicherà, 

che premierà i buoni. Abbiamo fede. Il Bambino Gesù è il Salvatore, da lui 

procede ogni grazia, in lui vi è salvezza. A lui chiediamo il perdono delle no-

stre colpe; a lui uniamoci nei santi Sacramenti, specialmente nella Comunio-

ne; a lui ricorriamo in ogni bisogno. Il Bambino Gesù è anche uomo: nato per 

morire e dare la sua vita in redenzione. Mortifichiamo i nostri sensi, spendia-

mo la nostra vita nel servirlo e nell’amarlo. 

Esame. – Imitiamo i santi Magi? Quale è la nostra fede, specialmente in 

Chiesa, innanzi a Gesù? Quale è la nostra preghiera? Parte da cuore puro e ret-

to? Mortifichiamo i nostri sensi? E amiamo Gesù? 

 

“L’Epifania tutte le feste le porta via”. È, questa, l’espressione popo-

lare e tradizionale che si ripete nel giorno del 6 gennaio: infatti, al termine 

di questa festa, si torna all’ordinarietà della  vita quotidiana. Anche litur-

gicamente la solennità dell’Epifania conclude praticamente il tempo nata-
lizio.  



 

19 

 

Il nostro don Alberione ci ricorda fin dalle prime frasi della medita-

zione proposta che Gesù Bambino si manifesta a tutti al di là della appar-

tenenza etnica, sociale, politica e religiosa. Da quell’avvenimento alla 

grotta di Betlemme nella persona dei Magi inizia il cammino di testimo-

nianza di ognuno di noi, che ci conduce a cercare sempre Gesù e “spende-

re la nostra vita nel servirlo e nell’amarlo”. Tale cammino è scandito dalle 

diverse tappe che la liturgia in questo giorno annuncia e ci ricorda: la  

Quaresima, la Pasqua, la Pentecoste, le feste di Maria e dei Santi, e il ri-
cordo dei nostri defunti... 

Come sempre il Primo Maestro rende concrete le sue riflessioni invi-

tandoci, sull’esempio e ad imitazione dei santi Magi, a portare anche noi 

tre doni a Gesù Bambino: fede, preghiera e mortificazione. Molto oppor-

tuni, poi, gli interrogativi che troviamo nelle ultime righe, come tradizio-
nale “esame”, al fine di vivere al meglio questi tre atteggiamenti. 

Ora tocca a ognuno di noi trasformare l’ordinarietà della vita di ogni 

giorno, in questo tempo ancora fragile e precario, nella straordinarietà 

della grazia che Dio ci dona nei tanti avvenimenti e nelle tante persone 
che incontriamo, per servire sempre la vita dove e come essa ci conduce.  

Buon 2022 a tutti!  
Teogabri 

  

  



 

20 

 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella pre-

ghiera contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflet-

tere, considerare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando 

a “ragionare” solo come Gesù insegna. 

In questo numero della circolare ci viene donata una profonda riflessio-

ne sul “bene”, offertaci da don Angelo De Simone.. 

 

IL BENE 
 

Il bene è già inventato e conosciuto. È la parola che mi disarma, mi 

rende inerme; mi dà mille ragioni per vivere, nessuna per uccidere. È 

l’oggetto del mio anelito. Non richiede preparazione, cultura, sapienza. Il 

bene è già tutto questo. 

Quale sia la natura del bene 

mi pare ovvio. È il dono che fac-

cio a me stesso, mi curo, mi dico 

la verità, mi istruisco; insomma, 

mi faccio del bene per non essere 

di peso ad alcuno. Svolgo perciò 

la mia parte comportandomi in 

questo modo verso me stesso. 

Alcune condizioni per com-

piere il bene sono lo stato di pa-

catezza interiore, la quiete men-

tale, l’attenzione a me stesso. Il 

primo bene da compiere è “sen-

tirmi”, cioè accorgermi di me: chi sono, di chi o di cosa ho bisogno perché 

siano colmati i vuoti. Il secondo bene è accogliere il bene e riconoscerne 

l’effetto. L’effetto del bene è lo stesso bene. Ho ricevuto una carezza, un 

bacio, che è un poco di felicità, ed ecco che ho sperimentato l’effetto del 

bene. Ne assaggio e mi dispongo ad accoglierne ancora. Mi accontento di 

poco? Ne ho desiderato e ne ho ricevuto. Sono stato felice. 



 

21 

 

Oltre le coccole ho però accolto tanto altro bene. Oggi, alla mia età, 

ad avere bisogno di tenerezza è lo spirito. Questa è superiore, colma 

l’anima in modo permanente. Più se ne riceve più se ne vuole. Di essa de-

sidero colmarmi ed essere colmato. In tempi di aridità faccio memoria di 

questo “bene spirituale”. Esso infatti permette alla coscienza di stendersi al 

sole e ripararsi dalla grandine. Fa dormire in lenzuola sempre fresche di 

bucato. 

Anche se non favorito, il bene vince sempre. Basta non perderne il 

contatto. Se provi a rubarlo, credi d’impoverirmi? Le risorse del bene sono 

garantite. Le custodisco e le difendo anche da chi gioca al ribasso nel dire: 

«Niente per me, niente per tutti». Se tu sei geloso del mio bene o te la 

prendi per il mio bene, ti becchi l’ulcera gastrica. Chi ti ci mette? Non c’è 

peggiore tormento paragonabile a quello causato dall’assenza di bene. 

Chi non gode il bene è perché non ne ha mai ricevuto; perciò invidia e 

prova a demolirlo in chi ne gode con liberalità. Meglio sarebbe per lui de-

siderarlo, accoglierlo, colmarsene, compierlo e condividerlo. 

Riflettendo sul mio bene, il pensiero va al bene altrui. Non ne sono 

geloso, ma partecipo alla tristezza di chi non l’ha ancora desiderato né ri-

cevuto. Scelgo perciò liberamente di bene-dire chi mi passa negli occhi e 

mi scende nel cuore: sia egli empatico, accogliente, amico oppure indiffe-

rente, apatico, contrariato. 

Penso che il primo bene da condividergli è ascoltarlo. Egli stesso ne 

percepisce il bisogno comunicando; scopre quale bene stia cercando, quel-

lo vero o l’effimero, e semmai chiede dove e come trovarlo. Per condurlo 

alla sorgente del bene, di vita, di felicità, è indispensabile permettergli di 

confessare liberamente il conosciuto che egli possiede, il pensiero che egli 

si è fatto e l’eventuale esperienza vissuta del bene. Potrebbe venire alla lu-

ce: rammarico per non averlo desiderato né cercato; come pure delusione 

per una ricerca con esito negativo, cioè cercandolo non ha ricevuto né baci 

né carezze, ma graffi e bruciore. 

Perché il bene si diffonda, è prima necessario riceverne, accoglierlo, e 

quindi traboccarne e condividerlo. Il bene induce amabilmente a essere tra-

smesso alle persone che non hanno ancora assaggiato e gustato un poco 

della dolcezza del bene. Vanno incontrate con sentimenti di tenerezza, per-

ché prive di bene. Essere molto umano e gentile con loro, ascoltandole 



 

22 

 

perché bisognose di bene, che esse chiedono mentre parlano, semmai, di 

altro, ma in fondo vogliono che prima si ascoltino con gentilezza. 

Quando mi pongo di fronte all’interlocutore, come Maria di Magdala 

davanti a Gesù Maestro, non parlo ma ascolto lo Spirito per farmi aiutare a 

comprendere le parole di chi si confida e custodirne la sacralità nel riserbo. 

Se non posso fare a meno di stupirmi per la geometria e le meraviglie 

che combina l’ape maia nel costruire le caselle dell’alveare; se conteggio i 

moti dell’anima per la bellezza, bontà, tenerezza e gentilezza di chi mi par-

la, allora non posso non scorgere il bene nel mio interlocutore. Anzi, è 

lui/lei il bene, prima ancora che vada a chiederlo ad altri. È infatti più pre-

zioso del fiore di campo che al mattino germoglia e di giorno verdeggia. 

È a questo punto che mi permetto di condividere il mio bene, ma so-

prattutto ne rivelo la Fonte divina, da cui sgorga il Bene di cui tutti abbia-

mo bisogno. Vi ho attinto e continuo ad attingere per testimoniarlo e con-

dividerlo.  Ho cercato per una vita Dio e il suo nome. D’ora in poi e per 

sempre lo chiamerò Padre nostro, conformandomi a quanto ha detto il Fi-

glio Gesù Cristo: «Sono venuto nel mondo per fare conoscere il Padre». 

Non desidero di essere un altro, poiché io e l’altro siamo il bene: creati con 

meraviglia da Colui che ci ha conformati al modello del Figlio fatto Uomo. 

Mi guardo allo specchio con gli occhi del Creatore. Il mio volto è uni-

co, attraente, perché bello. Sento i battiti del cuore di essere vivente per 

aver ricevuto il soffio divino che mi ha dato vita e bene. Mi accarezzo il 

viso e invento sentimenti gentili verso me stesso, pensieri benevoli di auto-

stima. 

Scendo oltre la percezione pelle-pelle; dalla pelle penetro nell’anima e 

scopro il tesoro nascosto e spesso ignorato. Vi sanguinano ferite? Entro in 

questi squarci per colmarmi di squisita gentilezza. 

Ho cura di me in pienezza liberandomi dal potere e dallo stillicidio del 

vittimismo che mi frantumerebbe in maniera irreversibile. Mi faccio dono 

del silenzio orante, di soste mentali, contemplando semmai in spirito il be-

ne ricevuto gratis e inaspettato. 

Se assetato, il bene mi disseterà; se affamato, mi rifocillerà; se in tem-

pesta, mi acqueterà; se prigioniero del male, mi libererà e purificherà. 



 

23 

 

Ho ripercorso pertanto bene, bontà e buono giungendo all’Uni-Trinità 

Padre e Figlio e Spirito Santo, che è la bontà, compie il bene e crea il buo-

no. 

La bontà divina nel 

suo essere è eterna, non è 

modificabile né sminuibi-

le. Si manifesta nella 

creazione di «cose molto 

buone» ( cf Gen 1,31; cf 

1Tm 4,4); sazia di felicità 

l’essere umano (cf Ger 

31,14); genera «voce di 

gioia e voce di letizia, 

voce di sposa e voce di 

sposo […], poiché buono 

è il Signore, eterna è la 

sua misericordia» (Ger 

33,10-11). 

Anche le persone 

sono buone e capaci di bene perché create a sua immagine e somiglianza, 

soprattutto perché appartengono a Cristo Gesù che sollecita «a fare il be-

ne» e ad «amare i nemici» (cf Lc 6,35).  

Molti comportamenti umani sono buoni e manifestano il bene: «gusta-

re il Signore perché è buono» (Sal 34,9); rendere grazie a Dio (cf Sal 54,8; 

92,2); essere vicini a Dio (cf Sal 73,28); osservare precetti e comandamenti 

di Dio (cf Ne 9,13); dimorare nell’unità e comunione fraterna (cf Sal 

133,1); trovare soddisfazione nel lavoro (cf Qo 5,17); sopportare le tribola-

zioni (cf Sal 119/118, 71). 

Dentro e attorno a noi c’è dunque il bene: desideriamo la pace, la se-

renità: valori che non s’accompagnano al luccichio artificioso delle appa-

renze. Respiriamo il silenzio, per lo più nascosti e, comunque, presenti. 

Talvolta il bene non si avverte, lo cerchiamo mentre già lo possediamo e lo 

viviamo. Il bene è, per natura, discreto, anche se protagonista in noi e nel 

mondo come dono o conquista. Soprattutto perché positivo e valore, non è 



 

24 

 

distinto da noi come persone. Pertanto il bene è ciascuno degli esseri uma-

ni, tu e io, uomo e donna. 

Poi c’è il male, anch’esso dentro e fuori di noi sotto svariate forme. 

Tentiamo per tutta la vita di salvarci dalla malattia, dalla cattiva sorte, dalle 

disgrazie. Sembra che la sofferenza talvolta ci schiacci e facciamo fatica a 

liberarcene, ad assumere, a convivere con i limiti d’ogni genere che la vita 

e gli altri impongono come legge naturale e prezzo per la convivenza so-

ciale. Nonostante tali molteplici scacchi, restiamo in piedi poiché dispo-

niamo di forze insospettate, nascoste, vitali, utilizzabili ogni qualvolta le 

vicende avverse ce ne fanno avvertire il valore e la necessità. 

Nel bene e nel male siamo dunque viventi, già in possesso della vita e 

verso la sua pienezza. Essa, anche se spesso viene ridotta, diminuita, offe-

sa, tuttavia, al di là di certe vedute, non è mai tolta, anzi trasformata in me-

glio. 

Tuttavia il bene va attivamente ricercato (cf Pr 11,27), perché per na-

tura desideriamo il bene ma facciamo il male (cf Rm 7,18-25). 

Più ci riferiamo alla bontà divina, più aspiriamo a essere buoni e a 

compiere il bene. 
Angelo De Simone 

  



 

25 

 

 
 

25 Gennaio 

CONVERSIONE DI SAN PAOLO 
 

«Saulo o Paolo, prima persecutore feroce, divenne l’apostolo ardente.  

La sua conversione è miracolosa, totale, utile alla Chiesa». 

Beato Giacomo Alberione    

 



 

26 

 

 

Comunicando tra noi… 

 

 

Un fraterno incontro, tanto atteso e tanto gradito! 

 

Martedì 23 novembre, con l’amico Gianfranco ci siamo recati a Lumez-

zane presso la casa di riposo a far visita al nostro caro Serafino.  

Era un incontro atteso da 

tanto tempo: con lo scoppio della 

pandemia non vi era più stato 

modo di incontrarlo. Sono passati 

quasi due anni da quando andai 

all’ospedale di Gardone alla vigi-

lia di Natale a fargli visita dopo 

l’intervento per la rottura del fe-

more... 

Gli unici mezzi con cui in 

questo tempo abbiamo potuto ri-

manere vicini e in contatto, pur 

nella distanza kilometrica – per 

qualcuno breve, per altri un po’ 

più lunga –, è stata la preghiera e 

il telefono. Anche se il nostro ca-

ro “Serri” non è mai stato un pro-

vetto “telefonista”, sic!  

Confesso che sia da parte 

nostra sia da parte di Serafino c’era emozione nel rincontrarci dopo tanto tem-

po: per lui sono stati due anni molto intensi e dolorosi, per il susseguirsi di 

numerosi problemi legati alla sua salute. 

Ora sembra che il tempo più duro sia passato; l’abbiamo trovato un po’ 

dimagrito ma, come si dice qui da noi, “con una bella cera”, voglioso di torna-

re a casa appena termineranno le cure di cicatrizzazione dei piedi e di riabilita-

zione. 



 

27 

 

Nel colloquio di mezz’ora – di cui abbiamo goduto in via straordinaria 

grazie all’intervento dei suoi parenti che sempre gli sono accanto premurosa-

mente (il giorno prefissato per le visite è il giovedì) –, abbiamo portato i saluti 

affettuosi di tutti i Gabrielini, a partire da don Guido con cui periodicamente si 

sente telefonicamente. Abbiamo ricordato i bei momenti che si trascorrevano 

ad Ariccia durante gli esercizi, le uscite lampo in auto a Nemi per l’acquisto 

dei fiori e per degustare la famosa crostatina con le fragoline del luogo... Gli 

abbiamo detto che quest’anno ci è mancata molto la sua presenza, ma che con 

il cuore eravamo vicini... 

Gli abbiamo portato l’augurio scritto di don Guido, a nome di tutti i Ga-

brielini, unito ad una “primizia edi-

toriale”, l’ultima biografia sulla fi-

gura di don Alberione scritta da 

Rosario Carello in occasione del 

50° della sua morte. 

Serafino ha gradito molto la 

nostra visita; ha ringraziato don 

Guido e tutti i Gabrielini per la vi-

cinanza affettuosa che ha sentito e 

tuttora sente. Ha detto che è fedele 

nel seguire tramite la circolare la 

vita del nostro Istituto. 

Un grazie di vero cuore lo si 

deve rivolgere al suo parroco, don 

Francesco, che in questo tempo 

particolare gli è vicino con grande 

affetto e fraternità, quale portavoce e interprete del tanto affetto di cui Serafino 

gode tra le persone che lo conoscono e apprezzano. 

Ci siamo lasciati con la speranza di rivederci presto fisicamente, e con la 

promessa di sentirci uniti nel ricordo e nell’affidamento reciproco a Gesù 

Maestro, alla Regina degli Apostoli e al nostro caro don Alberione!  

Teogabri e Gianfranco 

  



 

28 

 

 

   Per il ritiro personale 

 

Ritengo utile proporre – anche in sintonia con i temi trattati nella sezio-

ne “Spunti biblici” (pp.6ss) – una serie di ritiri che prendono ispirazione dal-

la storia carismatica paolina lasciataci dal beato Alberione con il titolo 

ABUNDANTES DIVITIAE GRATIÆ SUÆ. 

La storia commovente delle grazie e benedizioni dal Padre celeste river-

sate sulla Famiglia Paolina attraverso la persona del Fondatore, offre spunti 

preziosi per la nostra riflessione, preghiera e propositi di vita. 
 

  L’agire di Dio e la “duplice obbedienza” (AD 27-32) 

 

1.  Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 
 

Efesini, 2. 
1
Anche voi eravate morti per le vostre colpe e i vostri peccati, 

2
nei quali un tempo 

viveste, alla maniera di questo mondo, seguendo il principe delle Potenze dell’aria, 

quello spirito che ora opera negli uomini ribelli. 3Anche tutti noi, come loro, un 

tempo siamo vissuti nelle nostre passioni carnali seguendo le voglie della carne e 

dei pensieri cattivi: eravamo per natura meritevoli d’ira, come gli altri. 4Ma Dio, 

ricco di misericordia, per il grande amore con il quale ci ha amato, 5da morti che 

eravamo per le colpe, ci ha fatto rivivere con Cristo: per grazia siete salvati. 6Con 

lui ci ha anche risuscitato e ci ha fatto sedere nei cieli, in Cristo Gesù, 7per mostra-

re nei secoli futuri la straordinaria ricchezza della sua grazia mediante la sua bontà 

verso di noi in Cristo Gesù. 

 

«Dio raccolse nella Famiglia Paolina molte ricchezze: “divitias gra-
tiæ”.5 Alcune ricchezze sembrarono arrivare più come un risultato naturale 
degli avvenimenti; altre più dalle lezioni delle persone illuminate e sante 
che accompagnarono il periodo della preparazione, nascita ed infanzia del-
la Famiglia Paolina; altre più apertamente dall’azione divina. 

Qualche volta il Signore lo ha paternamente costretto ad accettare do-
ni cui sentiva un’istintiva ripugnanza. Ugualmente fu di certe spinte a 

                                                 

5 
Cf Ef 2,7. 



 

29 

 

camminare. Ordinariamente natura e grazia operarono così associate da 
non lasciar scoprire la distinzione tra esse: ma sempre in un’unica direzio-
ne. 

 

Per maggior 
tranquillità e fidu-
cia egli deve dire: 

 

1) Che tanto 
l’inizio come il 
proseguimento del-
la Famiglia Paolina 
sempre procedette-
ro nella doppia ob-
bedienza: ispirazio-
ne ai piedi di Gesù-
Ostia confermata 
dal Direttore Spiri-
tuale;6 ed insieme 
per la volontà espressa dai Superiori ecclesiastici. 

Il Vescovo,7 quando si trattò di incominciare, fece suonare l’ora di 
Dio (aspettava8 il tocco di campana) incaricandolo di dedicarsi alla stampa 
diocesana,9 la quale aprì la via all’apostolato; e così quando si trattò dello 
sviluppo, poiché quando vide il cammino delle cose, assentì alla sua do-
manda di lasciare gli uffici a servizio della diocesi: “Ti lasciamo libero, 
provvederemo altrimenti; dèdicati tutto all’opera incominciata”. 

                                                 

6 
Cioè il Canonico Francesco Chiesa. 

7 
Era Mons. Giuseppe Francesco Re. Nacque il 2.12.1848; divenne Vescovo di Alba il 

30.12.1889; morì il 17.1.1933. 
8 
Il soggetto dell’inciso tra parentesi è, ovviamente, Don Alberione. 

9 
La “stampa diocesana”, ovvero il giornale a cui allude l’Autore, è la Gazzetta d’Alba, 

settimanale fondato nel 1882 dal predecessore Mons. Lorenzo Pampirio (Vescovo dal 

1879 al 1889). La direzione del periodico fu affidata a don Alberione la sera dell’8 set-

tembre 1913. 

Il Canonico Francesco Chiesa, Direttore spirituale di don Alberione 



 

30 

 

Egli pianse amaramente, essendo assai affezionato alla diocesi; ma 
così da un anno aveva chiesto, ed il Direttore Spirituale aveva affermato 
essere tale la volontà di Dio.  

2) Che senza il Rosario egli si [ri]teneva incapace anche di fare 
un’esortazione. Insieme è persuaso che molte altre cose si potevano fare 
con un po’ più di virtù; minor pusillanimità.10 

3) Che i membri dell’Istituto11 e persone esterne supplirono alle innu-
merevoli sue deficienze. E di più: che, dovendo pur conservare un segreto, 
la Famiglia Paolina ebbe segni numerosi e chiari di esser voluta dal Signo-
re e dell’intervento soprannaturale della sua sapienza e bontà». 

 

* * * 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Dopo aver dedicato abbondante tempo a riflettere sui numerosi motivi 

per i quali don Alberione eleva al Signore il suo inno di gratitudine, sosto a 
lungo su Gesù-Via, esempio e modello di tutte le virtù. Quindi mi verifico: 

 “Dio raccolse nella Famiglia Paolina molte ricchezze”. So vedere 

nella mia vita e nella vita della Chiesa e dell’ISGA la mano di Dio 

che ha effuso doni senza fine?  

 Rifletto su quanto dichiara il Fondatore: “Che tanto l’inizio come il 

proseguimento della Famiglia Paolina sempre procedettero nella 

doppia obbedienza”, e mi domando: ho le idee abbastanza chiare su 

questa “doppia obbedienza”? Sento che riguarda anche il mio vissu-

to? 

 Cerco anch’io di attendere, per le mie cose, che il Signore “suoni la 

campana”? O a volte ammetto di agire con precipitazione? 

 Quanto spazio e rilievo ha nella mia giornata la preghiera del Rosa-

rio? 

 

 

                                                 

10 
«Minor pusillanimità» fu aggiunto a mano da don Alberione sul dattiloscritto. 

11 
L’Istituto sta per tutte le Istituzioni via via fondate. 



 

31 

 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

 Mi colloco in preghiera con Gesù-Vita, e lo prego di restare Lui in 

dialogo orante con il Padre e lo Spirito dentro di me. 

 Compio una lunga azione di grazie per la infinita benevolenza che il 

Signore ha usato con me in tutta la mia vita. Evidenzio alcuni pas-

saggi di Dio che hanno significato tanto per me. 

 Benedico il Maestro Divino che ha vissuto la sua obbedienza al Pa-

dre in don Alberione. E lo prego che continui ad essere Lui “volontà 

vivente del Padre” in me. 

 Cerco di trasformare in preghiera, su suggerimento dell’amato Fon-

datore, le considerazioni di S. Bernardo: «Il vero obbediente non co-

nosce dilazioni; ha in orrore il domani; ignora i ritardi; previene il 

comando; tiene gli occhi attenti, le orecchie tese, la lingua pronta a 

parlare, le mani disposte ad operare, i piedi svelti a muoversi; è tut-

to intento a raccogliere ed eseguire subito la volontà di chi coman-

da».12 
  

                                                 

12
 G. ALBERIONE, Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno, p.239. 



 

32 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Gennaio:   Emanuele D.  (14)       

Febbraio:  Silvano G. (3)   Angelo L. (10)   Piero S. (16)   Carlo V. (22) 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Gennaio:   Odo Nicoletti  (4)       Angelo Falchi (8)       Luigi Patat  (8)     

Febbraio:  Lelio Toschi (9)       Domiziano Piazza (9)   

                  Santino Giovanrosa (16) 

 

Intenzione per il mese di gennaio: 

«Signore, fate che io cammini sempre nella luce… Concedetemi che io 

inizi sulla terra un perfetto culto alla vostra Maestà, perché possa conti-

nuarlo in cielo» (BM, pag. 521). 

 

Intenzione per il mese di febbraio: 

«Credo, o Signore: ma fa’ ch’io creda più fermamente! Spero, o Signo-

re: ma fa’ ch’io speri più sicuramente! Amo, o Signore: ma fa’ ch’io ami 

più ardentemente! Mi pento, o Signore: ma fa’ ch’io mi penta sempre più» 

(BM, pag. 30). 

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la 

sua luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il 

tuo aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 


