
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

LUGLIO - AGOSTO 2021 
 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata,  

«opera propria» della Società San Paolo  

e parte integrante della Famiglia Paolina  

suscitata nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 



 

2 

 

 

Indice 
–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

12 

16 

17 

19 

22 

27 

31 

36 

 

 

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  

DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 
sui Gabrielini:  

www.sangabrielarcangelo.org  

 
Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 

Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei 

Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 
Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del Delegato dell’Istituto «San 

Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno 

in data 24 aprile 1995. 

http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/


 

3 

 

 

Lettera del Delegato 

 

 

Carissimi amici Gabrielini,  

i mesi di luglio e agosto, che la benevolenza del Padre ci dona anche 

quest’anno, ci collocano nel periodo estivo. Prima che al necessario riposo 

dalle occupazioni più pesanti, il nostro pensiero è rivolto all’importante ap-

puntamento che ci attende tutti: gli esercizi spirituali in Ariccia, dal 26 luglio 

al 1° agosto. 

La prima domanda è: il Signore ci concederà di viverli in presenza? È 

certamente desiderio di tutti: ma sarà possibile? A valutare da quanto le noti-

zie sulla pandemia ci dicono, le prospettive volgono abbastanza verso il sere-

no: abbiamo buone probabilità di poterci incontrare di persona e realizzare 

quanto speriamo. 

In ogni caso, in presenza o via online, trattandosi di un momento così ri-

levante, è fondamentale prepararsi bene, disponendo il cuore e la mente 

all’azione dello Spirito Santo, che è il grande protagonista di questi eventi. 

Intanto, continuiamo a lasciarci guidare dalle pagine che l’amato Fonda-

tore, a partire dalla riflessione sugli stati di vita e in particolare sullo stato re-

ligioso, dedica ai consigli evangelici.  

 
L’obbedienza: “virtù continuamente praticata dal Divin Maestro...”  

(DF 85-86) 
 

Dopo la pagina introduttiva sullo stato religioso, don Alberione passa a 

trattare i consigli evangelici o voti. E inizia con la virtù e il voto di obbe-

dienza. Anche se forse siamo abituati ad un altro ordine di successione (di 

solito si avvia la trattazione con il voto di castità o di povertà), è bene che ci 

atteniamo all’ordine da lui proposto nel testo del Donec formetur Christus 

in vobis. 

L’obbedienza 

1. Come virtù impegna tutti ad assoggettarsi ai legittimi Superiori nelle rispet-

tive materie; come voto obbliga il religioso per un nuovo impegno ad ascoltare in 

quelle cose che direttamente o indirettamente si riferiscono alla vita dell’Istituto, 



 

4 

 

cioè all’osservanza dei voti e costituzioni. Talora l’obbedienza impegna solo 

all’atto esterno, per lo più anche all’atto interno; ottima se inclina pure il giudi-

zio. 

2. È virtù ottima perché dà a Dio la parte più eletta dell’uomo. È virtù conti-

nuamente praticata dal Divin Maestro, dalla Santissima Vergine, dai Santi. È vir-

tù che in cielo innalzerà su tutti l’obbediente. 

3. Deve essere: cieca, cioè obbedire sull’autorità, non solo sulla ragione; 

pronta, cioè eseguire immediatamente, con semplicità; totale a tutti i superiori, in 

tutte le prescrizioni, in tutte le circostanze di tempi, di luoghi, di persone. 

Come risulta evidente, il Fondatore concentra in poche righe quanto si 

riferisce alla virtù e al voto di obbedienza. Il voto aggiunge “un nuovo im-

pegno” a quanto già prevede la virtù dell’obbedienza, cioè “assoggettarci” 

ai legittimi superiori in quanto dispongono. È la virtù che Gesù ha praticato 

in ogni momento nella sua vita, fino a dichiarare suo “cibo” il compiere la 

volontà del Padre (Gv 4,34). Tra le qualità dell’obbedienza: ai tempi 

dell’Alberione si affermava che l’obbedienza doveva essere “cieca” in 

quanto non basata sul proprio ragionamento ma sull’autorità di chi dispo-

neva. Oggi si sottolinea che l’obbedienza autentica deve sbocciare da una 

scelta libera e responsabile, che può essere anche sofferta: il che non significa 

che la virtù e il voto siano meno obbliganti…  

Tra i numerosi interventi del Fondatore sui voti, resta particolarmente 

illuminante la pagina che vi ha dedicato, trattando la mentalità religiosa, 
nell’opuscolo “Amerai il Signore con tutta la tua mente”.  

Ecco quanto scriveva a proposito dell’obbedienza, commentando 

l’invito di Gesù “Se vuoi essere perfetto, va’, vendi quello che possiedi, 

dallo ai poveri e avrai un tesoro nel cielo; e vieni! Seguimi!” (Mt 19,21): 

«Seguimi. Cioè si richiede obbedienza. Segui i miei consigli, i miei esempi, 

i miei desideri. Con questo il religioso dà al Signore non solo i buoni frutti 

dell’albero, ma l’albero stesso. La perfezione da conseguirsi dal religioso 

non è una santificazione di qualsiasi forma o con i mezzi più eccellenti in 

sé, ma la sua perfezione, osservando sempre più i voti di castità, povertà, 

obbedienza, la vita comune e le proprie Costituzioni. Nella vita religiosa 

non si ha da scegliere il più perfetto in sé (esempio: se un secolare decide di 

ascoltare SS. Messe dalla prima luce alle tredici), ma ha da accettare e 

compiere quanto è disposto, nell’orario, per l’ufficio, nelle disposizioni. E 

non accettare e compiere in qualsiasi modo; ma impegnando mente, volon-



 

5 

 

tà, cuore, forze ad eseguire e realizzare quanto si era proposto di ottenere 

chi ha disposto le cose. Eppure oggi si è tanto vuotato del suo vero senso il 
voto e la virtù stessa dell’obbedienza».1 

 

Di fronte ad indicazioni tanto chiare del nostro Fondatore, possiamo 

esimerci dal fare un serio esame di coscienza, cari fratelli? Ognuno si porrà 

spontaneamente la domanda: come vivo io il consiglio evangelico dell’ob-

bedienza? Le giornate che dedicheremo agli esercizi ci forniranno l’op-

portunità per verificare il nostro cammino alla luce delle indicazioni di don 

Alberione, già precisamente in tema di obbedienza. 

Quanto agli esercizi, la prima disposizione è fare tutto il possibile per 

partecipare alla settimana completa, o almeno per più giorni possibili. Per 

questo – nella speranza di poterli vivere di presenza – vi attendo, più numerosi 

che potete e per più giorni che vi riuscirà di intervenire. 

La seconda è il buon clima di raccoglimento da creare durante gli eserci-

zi. Mi permetto di richiamare quanto sottolineavo già negli scorsi anni: è vero 

che gli esercizi sono l’unico appuntamento che durante l’anno ci raccoglie tut-

ti; da una parte è bello, e anche necessario, ritrovarci, comunicare, scambiar-

ci esperienze, dialogare, e pure fare festa… Dall’altro, non possiamo chiama-

re esercizi spirituali una settimana in cui domina il cicaleccio continuo…: le 

due cose si oppongono a vicenda! 

Negli ultimi anni abbiamo trovato una soluzione: dopo i primi due giorni 

(martedì e mercoledì) vissuti in dialogo fraterno, in semplicità e gioia, abbia-

mo riservato i tre giorni successivi al clima di esercizi veri e propri, restando 

“soli con Dio”, in atmosfera di maggior silenzio, tale da favorire l’ascolto del-

lo Spirito che parla. In modo particolare, abbiamo dedicato la giornata del gio-

vedì alla preghiera continua, soprattutto all’adorazione di Gesù Eucaristico. 

Tutto questo allo scopo di tornare a casa ricaricati spiritualmente, e assi-

curarci un anno spirituale-apostolico più ricco e fecondo! 

A tutti e ad ognuno il mio augurio di ogni bene, nel Signore. 
 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

                                                 

1
 G. ALBERIONE, Anima e corpo per il vangelo [ACV], pp.59-60. 



 

6 

 

 

Spunti biblici  

 

 

Abbiamo tutti sentito richiamare 

più volte quanto don Alberione rac-

conta nel testo intitolato Abundantes 

divitiæ gratiæ suæ, che ha come sotto-

titolo “Storia carismatica della Fami-

glia Paolina”. 

Parlando in terza persona di co-

me il Signore lo ha sempre guidato, 

don Alberione racconta (AD 151-

154):  

 

«In momenti di particolari difficoltà, 

riesaminando tutta la sua condotta, se vi 

fossero impedimenti all’azione della gra-

zia da parte sua, parve che il Divin Mae-

stro volesse rassicurare l’Istituto incomin-

ciato da pochi anni. 

Nel sogno,
2
 avuto successivamente, 

gli parve di avere una risposta. Gesù Maestro infatti diceva: “NON TEMETE, IO SO-

NO CON VOI. DI QUI VOGLIO ILLUMINARE. ABBIATE DOLORE DEI PECCATI”.
3
 

Il “di qui” usciva dal Tabernacolo; e con forza; così da far comprendere che 

da Lui-Maestro tutta la luce si ha da ricevere. 

Ne parlò col Direttore Spirituale, notando in quale luce la figura del Maestro 

fosse avvolta. Gli rispose: “Sta’ sereno; sogno o altro, ciò che è detto è santo; fan-

ne come un programma pratico di vita e di luce per te e per tutti i membri”». 

                                                 

2 
Il “sogno” qui narrato dovette avere luogo nel 1923, quando il Primo Maestro cadde 

in una grave malattia, da cui sembrò uscire in maniera prodigiosa, come accenna egli 

stesso in AD 64. – Altra narrazione del medesimo sogno in Mihi vivere Christus est 

(MV), 1938, 139.  
3 
Queste parole vennero udite, a quanto sembra, in lingua latina: «Nolite timere, Ego 

vobiscum sum. Ab hinc illuminare volo. Cor pœnitens tenete». 



 

7 

 

Queste tre espressioni del Maestro Divino le abbiamo viste riportate a 

caratteri grandi tutte le volte che siamo entrati in una cappella della Fami-

glia Paolina. Infatti, il Fondatore ha voluto che in ogni chiesa o cappella 

fossero incise o scritte queste tre “rassicurazioni” di Gesù Maestro. 

Ma qual è il loro significato profondo, soprattutto il loro fondamento 

scritturistico? Ce lo spiega con chiarezza il noto biblista, nostro confratello 

della SSP, don Primo Gironi. (Questo articolo, e quelli di prossima pubbli-

cazione, si possono leggere in: Radici bibliche della spiritualità paolina, a 

cura di Olinto Crespi, Istituto Santa Famiglia, Roma). 

 

 

“NON TEMETE” 

Con la promessa del Signore “Io sono con te”, ogni chiamato intra-

prende la sua missione, sostenuto dall’invito a “non temere”. Nella esor-

tazione lasciataci da don Alberione a “non temere” di fronte a ogni nuo-

va iniziativa apostolica, avremo la garanzia del successo se il primato 

viene dato alla Parola di Dio. 

 

La dimensione fiduciale della nostra spiritualità 

Tutta la Bibbia è percorsa dall’invito a non temere, che quasi sempre sgorga 

dalle labbra di Dio. Sono soprattutto i racconti di chiamata (o di vocazione) ad 

aprirsi su questa espressione che Dio rivolge a quanti ha scelto per una partico-

lare missione (Abramo, Mosè, Giosuè, Isaia, Geremia, Maria, Paolo), o a 

quanti egli desidera rivelare se stesso e la sua volontà (come al popolo biblico, 

al quale è rivolta la promessa del ritorno dall’esilio e della sua piena ricompo-

sizione in Gerusalemme). 

Con questo invito a non temere, il Dio della Bibbia si china su tutte le situa-

zioni dell’uomo, rese drammatiche dalla paura, dall’angoscia, dall’incertezza 

per il futuro e dal timore dell’insuccesso, della non riuscita, del fallimento (che 

sono l’altra faccia della chiamata, vista dall’uomo, la sua incognita). L’uomo 

viene così collocato in una dimensione di tranquillità e di attesa serena, che so-

lamente questo rapporto fiduciale con il suo Dio riesce a creare. 

È ancora la Bibbia, mediante le parole di lode dell’orante dei Salmi, a de-



 

8 

 

scrivere questa dimensione nuova, che riporta l’uomo nell’alveo della fiducia e 

di una rinnovata “infanzia” dello spirito: «Io resto quieto e sereno; come un 

bimbo svezzato in braccio a sua madre, come un bimbo svezzato è in me 

l’anima mia» (Sal 131,2). 

La stessa notte, immagine di tutto ciò che di oscuro e di negativo percorre 

la vita dell’uomo, appare nella sua dimensione serena e tranquilla: «In pace mi 

corico e subito mi addormento; perché tu solo, Signore, fiducioso mi fai ripo-

sare» (Sal 4,9). Anche Gesù ha presente questa dimensione fiduciale quando 

rivolge l’invito ai suoi ascoltatori (e all’uomo di ogni tempo) a ritornare come 

i bambini: «In verità vi dico: Se non vi convertirete e non diventerete come i 

bambini non entrerete nel regno dei cieli» (Mt 18,3). 

La spiritualità del cristiano e di ogni famiglia religiosa vive in questa di-

mensione nuova, che tutto avvolge in un rapporto fiduciale e filiale, e rassere-

na tutto ciò che potrebbe divenire fonte di timore, di angoscia, di incertezza e 

di sfiducia. In profondità all’invito a non temere, che don Alberione ha voluto 

fissare visibilmente nei nostri luoghi di culto e della nostra vita comunitaria, 

possiamo cogliere la ricchezza di questa spiritualità che, nella sua semplicità, 

è sempre stata conosciuta come “infanzia dello spirito”. 

«Prima di formarti nel grembo ma-

terno, ti ho conosciuto» (Ger 1,5) 

 

È in questa affermazione, che tro-

viamo nel racconto della chiamata del 

profeta Geremia, la motivazione pro-

fonda dell’invito a “non temere”: «Pri-

ma di formarti nel grembo materno, ti 

ho conosciuto; prima che tu uscissi alla 

luce, ti ho consacrato: ti ho stabilito 

profeta delle nazioni». 

Di noi, tutto è conosciuto da Dio. 

Dio stesso, secondo una particolare 

concezione del mondo antico, presiede 

all’opera meravigliosa della nostra “tes-

situra” nel grembo materno, come si 

legge nel Sal 139,13: «Sei tu che hai formato i miei reni e mi hai tessuto nel 

grembo di mia madre». Sì tratta, in definitiva, di ritornare alle nostre origini, 



 

9 

 

al momento della creazione quando, nella sua intensa simbologia, la Bibbia 

colloca l’uomo tra le mani e le dita del suo Dio che lo plasma, lo modella co-

me l’argilla, gli infonde il soffio vitale e lo rende un essere vivente. L’uomo, 

così amato e plasmato da Dio, non può andare perduto né può avere paura 

del suo Dio. 

“Andare perduto” significa incorrere nel fallimento totale e definitivo di 

noi stessi, come significa, sulle labbra di Gesù, il verbo “perdere”. 

“Avere paura” di Dio significa interrompere il rapporto fiduciale e filiale 

della creazione, infrangere l’immagine e la somiglianza che l’uomo ha con lui. 

Ma significa anche la scelta del rifiuto, della ribellione, dell’allontanamento da 

Dio, cioè del peccato. Significa ripetere l’esperienza negativa di Adamo, con 

le sue terribili conseguenze («Ho avuto paura, perché sono nudo; e mi sono 

nascosto», dice Adamo a Dio dopo il peccato: cf Gn 3,10). 

II verbo “conoscere” («Prima di formarti nel grembo materno; ti ho cono-

sciuto») non ha il significato intellettuale che gli attribuiscono le nostre lingue 

moderne. Indica, invece, la partecipazione di Dio a tutta la vita dell’uomo, alla 

sua crescita, ai suoi progetti, alle sue difficoltà, alle sue attese e speranze. An-

che in questa piena e totale conoscenza che Dio ha di noi, scopriamo un’altra 

motivazione dell’invito a non temere. 

Si rileva con frequenza, nelle opere del Fondatore, la chiara convinzione 

che quanto egli ha compiuto nella Chiesa e per la Chiesa non è il frutto del suo 

ingegno, né della sua congenita abilità nel costruire o nell’amministrare con 

oculatezza l’ingente patrimonio che le opere apostoliche esigono. Tutto, inve-

ce, è dono di questa particolare “conoscenza” di Dio, secondo la quale, nella 

Bibbia, egli stesso è all’origine della nascita, della crescita e dello sviluppo, sia 

dell’uomo sia della sua opera. 

Questa convinzione di don Alberione è ciò che lo ha portato a non temere 

mai, a non dubitare, a non arrendersi, a non contestare, ma a rifugiarsi tra le 

mani e le dita del Dio della creazione, a rievocare con fede fìduciale la lenta e 

ricca gestazione della sua opera nel grembo della bontà e della provvidenza di 

Dio, del suo amore e della ricchezza della sua grazia (a quest’ultima egli volle 

attribuire tutta la sua opera, descrivendola nel profetico ed eloquente volumet-

to Abundantes divitiae gratiae suae). 
 

«Non temere, sii forte e coraggioso!» (Gs 1,6.9) 

Il libro di Giosuè, per il particolare contesto che lo caratterizza, ci aiuta a 

comprendere meglio l’invito a non temere, che nelle sue pagine è associato 



 

10 

 

con frequenza a due espressioni altrettanto significative: “sii forte”, “sii co-

raggioso”. 

Il libro di Giosuè è il “libro del successore”. L’opera “fondata” e iniziata 

da Mosè, ora viene trasmessa a Giosuè, designato da Dio come “il successore” 

del grande condottiero. Dove troverà Giosuè la motivazione a non temere da-

vanti alla difficile opera della conquista della terra promessa, con la quale por-

tare a compimento quanto solamente intrapreso da Mosè? Ma anche a non te-

mere di fronte alla luminosità meno viva del suo carisma e alla sua età ancora 

non temprata dall’esperienza? Dalla fedeltà alla Parola di Dio e dalla piena 

adesione alla sua volontà, risponde l’autore di questo libro. 

 

Nella tradizione religiosa di Israele, Giosuè appare come il modello del 

perfetto ascoltatore e del perfetto esecutore della volontà di Dio. Le sue opere 

sono il rinnovamento di quelle prodigiose compiute da Mosè (come avviene 

per il passaggio del fiume Giordano, modellato sul passaggio del Mar Rosso, 

sotto la guida di Mosè) e la sua persona ha il privilegio di dialogare con Dio a 

faccia a faccia, di sentire la sua parola e di risentire l’invito a non temere, uni-



 

11 

 

to all’esortazione ad essere forte e coraggioso nel proseguire l’opera del “fon-

datore” Mosè. 

Le opere del Fondatore della Famiglia Paolina sono ora le nostre opere. Il 

suo spirito è ora il nostro spirito (come è stato per Giosuè nei confronti di Mo-

sè e come sarà per Eliseo nei confronti di Elia: «Due terzi del tuo spirito siano 

in me»: 2Re 2,9). La nostra è la generazione di Giosuè, la “generazione del 

successore”. 

Lasciandoci l’invito a “non temere”, don Alberione ci colloca nella scia dì 

Giosuè, assicurando che i prodigi della fondazione potranno essere anche i 

prodigi che accompagneranno la nostra generazione di successori, ì nostri pas-

si e le nostre nuove iniziative, se il primato viene dato alla Parola di Dio e alla 

sua Volontà, alla sua grazia e alla sua provvidenza, al confronto con lui e alla 

preghiera. Come Giosuè e come la sua generazione succeduta a Mosè. 

Primo Gironi 

 

 



 

12 

 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

 

 

«L’Enciclica, come altri testi di Papa 

Francesco – scrive sr. Alessandra Smerilli, 

FMA –, si ispira direttamente al santo di Assi-

si. L’esortazione apostolica Evangelii gaudium 

ha come sfondo il “Va’ e ripara la mia casa”, 

la Laudato si’ è modellata sul Cantico delle 

creature. Fratelli tutti si lascia ispirare dalla 

capacità di dialogo e dalla fraternità che han-

no caratterizzato la vita e la missione di san 

Francesco. Il testo è anche attraversato dai 

grandi temi esposti nel documento sulla fratel-

lanza umana e rilancia quell’appello come 

frutto del dialogo e di un impegno congiunto». 

Come sappiamo, l’enciclica è molto ampia e tocca numerosi aspetti, qua-

si una sintesi dell’insegnamento del Papa sul tema della fraternità e 

dell’amicizia sociale. Ringraziamo l’amico Matteo Torricelli che si è impegna-

to a presentarcela nelle sue linee essenziali. 

 

 

Un cuore aperto al mondo intero 
(CAPITOLO 4 di “FRATELLI TUTTI”) 

 

Possiamo dirci cristiani se non siamo capaci di vera accoglienza? 

Questa è la domanda di fondo che si legge tra le righe della prima parte 

del capitolo, relativa alla questione degli immigrati (nn. 129 - 132). Papa 

Francesco propone riflessioni sulla politica dell’immigrazione mettendo 

in luce l’aspetto umano e culturale, sottolineandone la dignità e il rispet-

to che ne deriva: accogliere, proteggere, promuovere e integrare sono i 

verbi indicati come linee guida per l’azione in questo campo. L’ideale 



 

13 

 

proposto da Papa Francesco è quello dell’incontro tra culture che, pur 

conservando le proprie identità, sono capaci di guardare e valorizzare le 

differenze. In altre parole: superare i confini culturali senza eliminarli.  

Pensandoci bene, queste riflessioni hanno un risvolto anche nelle 

vite di chi magari non è a contatto diretto con la questione dell’im-

migrazione. Al di là delle scelte politiche individuali e dell’impegno 

personale con gli immigrati, ciò che questi paragrafi trasmettono è il 

senso di fratellanza che supera le barriere di qualsiasi tipo. Anche 

all’interno della stessa cultura esistono le frontiere della diversità, e noi 

che siamo italiani lo sappiamo bene, grazie alla nostra storia: usi e co-

stumi, mentalità e lingue cambiano di regione in regione, di provincia in 

provincia, di città in città. Eppure parliamo italiano, ci sentiamo italiani 

ed è così che ci identificano all’estero. Insomma, siamo abituati ad avere 

la diversità in casa.  

A ben vedere, però, ogni persona è un mondo a sé con le proprie 

frontiere: personalità, carattere, storia, attitudini e abitudini sono solo al-

cuni degli elementi che definiscono una persona, stabilendone le frontie-

re, ben delineate o vaghe che siano. Ecco allora che quanto afferma Papa 

Francesco sull’accoglienza possiamo farlo nostro nelle relazioni di tutti i 

giorni, domandandoci se siamo in grado di accogliere, proteggere, pro-

muovere e integrare – in una parola: amare – chi ci sta intorno; e ci tor-

na alla mente la parabola del buon Samaritano, commentata ampiamente 

nel capitolo 2 di questa enciclica. Nella vita di tutti i giorni possiamo, 

dunque, dirci cristiani se non siamo capaci di accogliere il nostro pros-

simo?  

Citando il suo Discorso alle Autorità (Sarajevo, 6 giugno 2015), il 

Papa ci ricorda poi che “abbiamo bisogno di comunicare, di scoprire le 

ricchezze di ognuno, di valorizzare ciò che ci unisce e di guardare alle 

differenze come possibilità di crescita nel rispetto di tutti. È necessario 

un dialogo paziente e fiducioso, in modo che le persone, le famiglie e le 

comunità possano trasmettere i valori della propria cultura e accogliere 

il bene proveniente dalle esperienze altrui” (n. 134). Che la diversità sia 

una ricchezza lo sappiamo: è un concetto facile da comprendere, affa-

scinante e che dà un certo senso di libertà. Viverlo ad un livello “macro” 



 

14 

 

(nei confronti degli immigrati) richiede non solo apertura, ma anche un 

adeguato apparato legislativo statale e internazionale. Vivere la diversità 

come ricchezza ad un livello “micro” (le relazioni quotidiane) richiede 

non solo apertura, ma anche pazienza, allenamento e umiltà. 

Due le sottolineature che vorrei fare a questo punto.  

La prima riguarda la difficoltà sempre più crescente di presentare la 

diversità come valore in un momento storico dove si tende ad appiattirla 

(sei libero di essere chi vuoi e come vuoi: va sempre bene) o addirittura 

ad annullarla (siamo tutti uguali, quindi se dici che è diverso, lo stai di-

scriminando). La maschera che nasconde queste due tendenze le presen-

ta al mondo come “apertura all’universale”, dinamica che ad un primo 

sguardo si sposa bene con la diversità-valore (cf n. 145), ma che nella 

realtà dei fatti risulta, però, essere falsa e basata su narcisismo, relativi-

smo e superficialità, meccanismi di difesa propri di chi, non essendo ca-

pace di penetrare fino in fondo la propria identità, ha bisogno di nascon-

derne la fragilità.  

La seconda sottolineatura la troviamo ai nn. 139 e 140 dell’encicli-

ca: il Papa ci ricorda la gratuità, cioè la “capacità di fare alcune cose 

per il solo fatto che di per sé sono buone, senza sperare di ricavarne al-

cun risultato, senza aspettarsi immediatamente qualcosa in cambio”. 

Essere accoglienti verso l’altro fa sicuramente bene anche a chi accoglie 

(persone, Stati o culture che siano), perché riceve ricchezza; però 

un’accoglienza gratuita e genuina evita il rischio che tutto diventi un 

commercio affannoso, in cui si misura continuamente quello che si dà e 

si riceve in cambio. D’altra parte, non dimentichiamo che Dio dà gratis e 

fa sorgere il suo sole sui cattivi e sui buoni (Mt 5,45).  

Il capitolo si conclude con un’interessante riflessione sulla tensione 

tra “locale” e “globale”, che noi proviamo a riportare alle nostre vite. Al 

n. 142 Papa Francesco scrive: “Bisogna prestare attenzione alla dimen-

sione globale per non cadere in una meschinità quotidiana. Al tempo 

stesso, non è opportuno perdere di vista ciò che è locale, che ci fa cam-

minare con i piedi per terra”. La dimensione locale, dunque, appare 

come un importante punto di riferimento al quale rimanere saldi dal 

punto di vista identitario e culturale: è proprio su questo piano, infatti, 



 

15 

 

che gioco il mio incontro con l’altro nelle diverse relazioni, e posso ac-

coglierlo e offrigli qualcosa di autentico. Questi scambi sono sani e ar-

ricchenti solo se le identità che si incontrano sono salde e allo stesso 

tempo aperte: superare i confini senza eliminarli. La dimensione globa-

le, invece, risulta essere necessaria per scongiurare una rigida e sterile 

chiusura delle proprie frontiere personali e culturali, ma d’altra parte 

presenta un grande rischio, che al n. 144 viene definito “dominio omo-

geneo, uniforme e standardizzato di un’unica forma culturale imperan-

te, che alla fine perderà i colori del poliedro e risulterà disgustosa” (cf 

Gen 11,1-9).  

Continuo movimento, dunque, tra ciò che sono, le prime relazioni 

che vivo e il mondo in cui vivo. Un movimento che definirei circolare: 

dal personale (uomo di una certa età, in una certa cultura) al globale, at-

traverso i vari gradi e le diverse ampiezze delle relazioni (famiglia, par-

rocchia, lavoro, ISGA, Famiglia Paolina, Italia, Europa, mondo...); fan-

no parte del livello “globale” anche azioni semplici come tenersi infor-

mati su cosa succede nel mondo, farsene un’opinione, lasciarsene inter-

pellare, solidarizzare con le sofferenze di cui veniamo a conoscenza 

ogni giorno.  

Non dobbiamo necessariamente essere attivisti, ma il messaggio di 

questa enciclica è chiaro: siamo tutti fratelli in quanto figli di Dio e ab-

biamo quindi il dovere di prenderci cura come possiamo dell’umanità: la 

vicinanza con il pensiero e la preghiera sono ottimi e potenti strumenti 

per arrivare dove non riusciamo fisicamente. Lo facciamo già tra noi nel 

nostro Istituto: cosa ci impedisce di farlo per il mondo intero? Questo 

movimento sempre più ampio del livello globale inevitabilmente ci for-

ma e ci arricchisce innanzitutto come uomini, e poi come cristiani, se lo 

viviamo coinvolgendo Dio: ecco quindi il movimento di ritorno dal glo-

bale al personale. 
Matteo Torricelli 



 

16 

 

 

 

PAROLE DI LUCE 

 
RISCHIO:  

«Correre il rischio dell’incontro» (Papa Francesco) 

 

Quando incontriamo gli altri è sempre rischioso perché ci richia-

mano sempre qualcosa di noi: ci attraggono magari per interessi co-

muni, ci lasciano tanti interrogativi perché non li comprendiamo, ci 

feriscono, creandoci dentro una sorta di repulsione, ci ricordano qual-

cosa del passato o aspetti del nostro carattere che facciamo fatica ad 

accettare. Insomma gli altri sono un rischio ma anche un’opportunità: 

ci fanno diventare più umani, ci dànno l’opportunità di amare e di la-

sciarci amare, ci interpellano all’accoglienza, alla carità, alla cura. In-

somma l’incontro con gli altri ci rende più umani e più liberi. 

Correre il rischio dell’incontro per frequentare la storia e rendere 

vita queste parole di Papa Francesco:  

«Se camminiamo insieme, giovani e anziani, potremo essere ben 

radicati nel presente e, da questa posizione, frequentare il passato e il 

futuro: FREQUENTARE IL PASSATO, per imparare dalla storia e per gua-

rire le ferite che a volte ci condizionano; FREQUENTARE IL FUTURO, 

per alimentare l’entusiasmo, far germogliare i sogni, suscitare profe-

zie, far fiorire le speranze. In questo modo, uniti, potremo imparare 

gli uni dagli altri, riscaldare i cuori, ispirare le nostre menti con la luce 

del Vangelo e dare nuova forza alle nostre mani» (Christus vivit, 191). 

La poetessa brasiliana Cora Coralina così si esprime: «In ogni 

pezzo una vita, una lezione, un amore, una nostalgia».  

Incontrare l’altro è proprio tutto questo: dono, nostalgia, sfumatu-

ra di Dio.  

                                                                     Tosca Ferrante, ap 



 

17 

 

 

 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-

cando una serie di contributi volti a far conoscere, attra-

verso i principali episodi, la vita e la missione del nostro 

amato Fondatore, don Giacomo Alberione. 

 

 

Direttore spirituale nel Seminario di Alba 
 
Durò poco la permanenza di don Alberione a Narzole.  
Il 19 ottobre 1908 il Vescovo mons. Francesco Re gli chiede di es-

sere direttore spirituale in Seminario. Un passaggio non previsto e non 
piccolo. Eppure provvidenziale anche per il futuro sviluppo della prima 
Casa paolina. 

Don Giacomo deve apprendere una nuova ‘arte’ alla scuola di Papa 
Pio X che aveva da poco riordinato la vita dei Seminari. L’idea ispiratri-
ce delle Norme per l’ordinamento educativo e disciplinare era il famoso 
motto “Instaurare omnia in Christo”, a partire dalla formazione dei se-
minaristi. Venivano precisati ruoli e compiti formativi: quello del Ve-
scovo, del rettore e vicerettore, dei prefetti di camerata, del direttore di 
spirito, del prefetto degli studi, dei professori e dell’economo. Anche per 
il Vescovo di Alba si trattava di reimpostare l’azione formativa del suo 
Seminario, individuando nuove persone dall’indole formativa. 

Con molta probabilità don Alberione iniziò questo servizio nel-
l’ottobre del 1908, compito che portò avanti fino al luglio del 1920, 
quando oramai doveva dedicarsi a tempo pieno alla nuova fondazione 
paolina. Anni non facili visti gli innumerevoli compiti in diocesi. Eppure 
il Can. Chiesa gli fu sempre vicino, consigliandolo in molte occasioni. 
In Seminario tutti avevano bene in mente l’eredità spirituale lasciata dal 
vescovo Eugenio Galletti (1816-1879): la devozione all’Eucaristia e al 
Sacro Cuore.  



 

18 

 

Il nuovo impegno di don Alberione consisteva nell’animazione spi-
rituale dei giovani, che si concretizzava con la meditazione quotidiana e 
con l’alimentare le devozioni della prima settimana del mese. Introdusse 
il ritiro mensile, chiamato anche l’esercizio della buona morte, 
l’adorazione al SS. Sacramento nel primo venerdì del mese, ed una se-
conda messa alla domenica. Diede impulso alla devozione a Maria Re-
gina degli Apostoli, mettendo sotto la sua protezione le conferenze di 
pastorale (1912-1915), la scuola di sociologia, i primi passi dei sacerdoti 
novelli nel loro ministero pastorale. Per questo compito si aggiornò mol-
to con letture, chiedendo consigli; gli giovò l’essere stato bibliotecario 
da chierico. Ebbe modo di conoscere diverse spiritualità, aiutato dal fat-
to che amava fare gli esercizi spirituali da solo in diverse case di spiri-
tualità: a Sant’Ignazio di Lanzo Torinese (1909-1911), presso i Padri 
Sacramentini di Torino (1916), a San Mauro Torinese (1922), presso la 
Piccola Casa del Cottolengo di Torino (1923)… 

Il suo alloggio in Seminario era all’ultimo piano, sotto il solaio, e 
consisteva in una camera da letto e un ufficio comunicante con la came-
ra. Le finestre davano sulla piazza, all’ingresso del Seminario. Non 
amava passeggiare se non sotto i portici. Una delle rare passeggiate fu 
ad Altavilla, quando comperò le ciliegie per i chierici. 

Per comprendere il suo modo di essere padre spirituale dei semina-
risti richiamiamo la testimonianza di padre Francesco Grosso: «Come 
direttore spirituale, tutte le mattine ci dettava la meditazione con chia-
rezza, semplicità e profonda convinzione. Per i chierici la sua parola era 
tutto: “Lo ha detto il Teologo!”. La maggior parte dei giovani e dei chie-
rici si confessavano abitualmente da lui; non teneva conferenze ai peni-
tenti; era quanto mai sbrigativo: una frase, un ammonimento erano come 
uno sprazzo di luce nell’animo di chi si inginocchiava ai suoi piedi. Co-
nosceva a fondo tutti i chierici ed i giovani del seminario; li seguiva 
ovunque col pensiero, con la preghiera e soprattutto li amava profonda-
mente. Il confessionale di don Alberione era il primo a sinistra entrando 
nell’attuale cappella del seminario di Alba. La sua pietà si sprigionava 
da tutta la persona: dagli occhi penetranti, dal sorriso costante, dal modo 
di camminare, parlare, giudicare, ecc.». 

 
Domenico Soliman 



 

19 

 

 

La parola del Fondatore   

 
“La Madonna del Carmine concede una duplice misericordia” 

 

La devozione alla Madonna del Carmine – la cui ricorrenza liturgica, 

cadendo il giorno 16, dà il colore mariano a tutto il mese di luglio – è ricono-

sciuta come una delle più antiche nella Chiesa. Nello stesso tempo, compor-

tando l’uso dello “scapolare del Carmine”, o “abitino”, è entrata fortemente 

nella sensibilità del popolo cristiano e, come già riconosceva Paolo VI, può 

dirsi veramente “ecclesiale” (Marialis cultus, 8). La grande diffusione sembra 

doversi ricondurre alla tradizione di una visione della Madonna, documentata 

almeno alla fine del secolo XIV. Una devozione antica, quindi, che tuttavia 

conserva tutta la sua validità, se vissuta nei suoi valori autentici.  

Molto illuminante il commento che il nostro Fondatore dedica a questa 

ricorrenza, nel volume Le feste di Maria Santissima, 1939.  

 
 

La festa della 

Madonna del Car-

mine si celebra il 

16 luglio e fu isti-

tuita in ringrazia-

mento a Maria per 

gli insigni favori 

concessi all’Ordine 

Car-me-litano. La 

divozio-ne alla Ma-

donna del Carmine, 

benché di modesta 

origine, si sviluppò 

assai e molti sono i 

vantaggi che essa 

reca alla Chiesa ed alle anime.  

Si può dire che questa divozione è antica quanto è antica la Chiesa. Infat-

ti, come si legge nel Breviario Romano, alcuni tra i primi seguaci di Gesù, riti-



 

20 

 

ratisi sul monte Carmelo, vi fabbricarono una Chiesa ad onore di Maria e co-

minciarono a pregarla. Chi avrà loro suggerito una tal cosa? Non altri certo che 

Maria, che essi avevano conosciuta personalmente. 

Questa divozione che, come la nuvoletta apparsa ad Elia, esisteva allora 

appena in germe, era destinata ad uno sviluppo grande, perché Maria desidera-

va che molte anime partecipassero ai meravigliosi suoi effetti; ed ecco diffon-

dersi nei secoli posteriori, in tutto l’orbe cattolico.  

Correva l’anno 1245: i religiosi carmelitani si raccolsero a Capitolo gene-

rale in Inghilterra per l’elezione di un Superiore. L’eletto fu Simone Stock, 

uomo insigne per la nobiltà dei natali e per le grandi sue virtù. Desiderando 

egli di accrescere il culto e la divozione a Maria, la pregò insistentemente a vo-

ler concedere ai suoi divoti un segno della sua particolare benevolenza. E men-

tre un giorno era assorto in fervorosa preghiera, ecco apparirgli la celeste Re-

gina corteggiata dagli angeli. Ella gli mostrò il santo Abitino e gli disse: 

«Prendi, dilettissimo figlio, questo Scapolare e riconosci in esso l’onorata divi-

sa di cui io voglio insignito il tuo Ordine, ed il segno visibile, sotto il quale vo-

glio che d’oggi innanzi si unisca chiunque voglia essere nel numero privilegia-

to dei miei figli e dei tuoi confratelli; per mezzo di questo scapolare io stabili-

sco tra me e gli uomini un patto eterno di alleanza e di pace; e, purché essi si 

serbino fedeli a me, loro prometto sicuro scampo nei pericoli, salute in questa 

vita, e gloria immortale nell’altra».  

Trascorsi 50 anni, la Vergine si degnò di apparire nuovamente al Pontefi-

ce Giovanni XXII e lo assicurò che Ella avrebbe ottenuto da Gesù tantissime 

grazie e privilegi ai Carmelitani.  

Queste apparizioni, unite alle consolanti promesse, diedero nuovo incre-

mento alla divozione del Carmine e al santo Abitino.  

Persone di ogni età, sesso e condizione, andarono a gara per onorare Ma-

ria sotto questo titolo: papi, cardinali, re, principi, vollero fregiarsi della santa 

divisa dello Scapolare.  

E come la nube di Elia coprì tutto l’orizzonte, così la divozione del Car-

mine si diffuse ovunque; come quella si sciolse in pioggia, e fecondò la terra 

arsa dalla siccità di tre anni, così questa fu apportatrice dei più grandi e segna-

lati favori.  

La Madonna del Carmine concede talvolta, a coloro che ne portano 

l’abitino ed osservano fedelmente quanto è prescritto, una duplice misericor-

dia: di liberarli al più presto dalle pene del Purgatorio e di farlo loro anzi evita-

re. (…)  



 

21 

 

Da questa meditazione si tragga il proposito di essere molto divoti della 

beata Vergine del Carmelo.  

Preghiamo Maria a liberare le anime del Purgatorio: se suffragheremo 

quelle anime, ci assicureremo il Paradiso, poiché troveremo tanta misericordia 

quanta ne avremo usata verso gli altri.  
 

Ancora una volta, leggendo questo testo, abbiamo conferma di quanto 

alta e profonda fosse la devozione mariana del nostro don Alberione!  

La sua accuratezza e passione nel raccontare la storia della devozione 

alla Madonna del Carmine ci fa comprendere che, sotto il manto della Ma-

donna, trovano rifugio tutti, al di là delle appartenenze sociali, religiose e 

politiche: figli tutti della stessa Madre Santa!  

Questo testo mi fa tornare alla mente due ricordi suggestivi. In occa-

sione del mio pellegrinaggio in Terra Santa, nel 2008, ho avuto la fortuna 

di visitare e salire il Monte Carmelo: è stata un’esperienza molto toccante, 

significativa e profonda! Il mio ritorno in quel luogo era in programma per 

la primavera dello scorso anno, ma il COVID 19 non ha permesso questo 

pellegrinaggio; mi sono ripromesso di ritornarvi, appena mi sarà data 

l’occasione.  

Il secondo ricordo è la mia partecipazione, durante una visita con la 

mia famiglia a Roma, il 16 luglio di alcuni anni fa, alla consegna e benedi-

zione dello scapolare e alla preghiera di affidamento alla Beata Vergine 

del Carmelo nella Chiesa di Santa Maria in Traspontina in via della Conci-

liazione, a pochi passi da piazza San Pietro, affidata alla cura pastorale 

dei religiosi carmelitani. È stato un momento molto significativo: da allora 

ogni anno con la mia famiglia cerchiamo di partecipare tutti insieme in 

questa data alla messa nel luogo dove ci troviamo. 

Mentre scrivo queste righe giungono dalla Terra Santa notizie di nuo-

vi combattimenti e attentati... Affidiamo alla protezione di Maria la Sua 

amata Terra. 

Regina della pace, prega e intercedi, illuminando la mente degli uo-

mini!  

Teogabri 

  



 

22 

 

 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella preghie-

ra contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflettere, 

considerare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando a 

“ragionare” solo come Gesù insegna. 

In questa luce accogliamo con gioia i diversi spunti che l’amico Giancar-

lo Infante, con contributi di varia natura, ci offre di volta in volta, tutti destina-

ti a nutrire la nostra mente di contenuti evangelici e spirituali. 

Per questo numero della circolare ci vengono offerte utili considerazioni 

sulla figura dell’Arcangelo san Raffaele. 

 

DALLA PARTE DEGLI ANGELI  
 

Gli angeli sono in mezzo a noi, anche se non ce ne accorgiamo. Le Sacre 

Scritture tuttavia ne attestano continuamente la presenza e l’azione all’interno 

della storia della salvezza. L’arcangelo Raffaele è quello che conosce meglio la 

natura dell’uomo, avendo avuto da Dio il mandato di accompagnare e proteg-

gere Tobia in un viaggio che simbolicamente rappresenta quello intrapreso da 

ciascuno di noi in vista della propria realizzazione. 

La società tecnologizzata e laicizzata ha reso un po’ tutti scettici di fron-

te alla dottrina degli angeli. A molti sembra difficile credere che esistano effet-

tivamente creature invisibili che affianchino gli uomini nell’ordine della crea-

zione e che alcune di esse siano state preposte alla loro tutela. La crisi di fede 

investe spesso anche le promesse che Cristo ha espresso riguardo alla condi-

zione futura dei figli di Dio, la realtà dei novissimi, i “travagli del parto” che 

investiranno gli ultimi tempi. La ragione a tutti gli effetti è come intrappolata 

nella dimensione terrena e ciò che ci attende nella vita futura può sembrare una 

vaga speranza. Eppure, chi persegue la via della castità sarà uguale agli angeli, 

lo afferma lo stesso Signore ai sadducei, i quali non credevano nell’esistenza 

della dimensione spirituale (cfr. Lc 20,34). Chi si farà “eunuco per il regno dei 

cieli” non diventerà un angelo, non cambierà la propria natura ontologica, ma 

perfezionerà la propria divenendo impassibile, assumendo in sé tutte le qualità 

dell’essere immortale. Qualità che superano le leggi della fisica, le leggi dello 

spazio e del tempo, e come dicevamo anche la nostra stessa ragione.  



 

23 

 

Il beato Alberione a conferma di questo dato di fede dichiara: «Risorgerà 

anche il corpo nell’altra vita: e avrà il riflesso delle virtù e meriti e vita sopran-

naturale dell’anima: cioè: splendore, impassibilità, immortalità, agilità, sotti-

gliezza. Cum Christus apparuerit vita vestra; tunc et vos apparebitis cum ispo 

in gloria (Col III, 4)» (Paolo Apostolo, Roma 1981, p. 69). Tali qualità tanto 

auspicabili in un certo senso sono già presenti nelle creature spirituali, le intel-

ligenze separate, che Dio ha preposto al governo degli uomini: «Ecco, io man-

do un angelo davanti a te per custodirti sul cammino e per farti entrare nel luo-

go che ho preparato» (Es 23, 20-22).  

 

Nonostante non si vedano, non si sentano e siano ordinariamente imper-

cepibili, è tuttavia possibile che in casi eccezionali questi esseri impalpabili si 

manifestino agli uomini in modo concreto. Questo avvenne ad esempio a To-

bia, il quale uscito in cerca di una guida che lo accompagnasse nella Media, “si 

trovò di fronte l’angelo Raffaele, non sospettando minimamente che fosse un 

angelo di Dio”. Per dissimulare la sua vera identità e per assicurare il padre di 

Tobia, Tobi, Raffaele fu costretto a mentire, affermando di essere “figlio di 



 

24 

 

Anania il grande, uno dei tuoi fratelli” (cfr. Tb 5, 4). Condusse quindi il giova-

ne Tobia a Gabael nella Media consentendogli di ritirare la somma di denaro 

spettante a Tobi, lo accompagnò da Sara e, dopo averla guarita dal demone 

Asmodeo, che le aveva ucciso sette precedenti mariti, la fece prendere in mo-

glie a Tobia. Infine, dopo aver riportato sano e salvo Tobia da Tobi, guarendo 

quest’ultimo dalla cecità, il sublime angelo si rivelò: “Io sono Raffaele, uno dei 

sette angeli che sono sempre pronti ad entrare alla presenza della maestà del 

Signore… A voi sembrava di vedermi mangiare, ma io non mangiavo nulla, 

ciò che vedevate era solo apparenza. Ora benedite il Signore sulla Terra e ren-

dete grazie a Dio. Io ritorno a colui che mi ha mandato” (Tb 12, 19). 

Questo confortante testo biblico mette in luce il ruolo che l’arcangelo 

Raffaele svolge circa la guida e la realizzazione dell’uomo in rapporto alla sua 

vita nel secolo. In senso specifico, tale aiuto è ordinato allo svolgimento della 

missione nell’ambito della Chiesa e del mondo, da parte di quanti sono stati 

chiamati a svolgervi un ruolo particolare. Raffaele è quindi l’angelo che pre-

siede il discernimento, colui che aiuta a mettere a fuoco e a scegliere fra le va-

rie possibilità di realizzazione esistenziale quella giusta, conforme ai disegni ed 

alla volontà che il Signore Gesù esercita sulla vita di ogni persona. Raffaele è 

ancora l’angelo della Via ed è anche della guarigione, del conforto, 

dell’incitamento a superare le difficoltà che si incontrano nel cammino della 

propria realizzazione.  

Forse fu proprio Raffaele l’essere spirituale del quale non viene riferito 

il nome, che consolò Gesù durante la sua passione dolorosa: “Gli apparve allo-

ra un angelo dal cielo a confortarlo” (Lc 22, 43). Essendo la “medicina di Dio”, 

come indica il suo nome, Raffaele potrebbe aver portato il balsamo del confor-

to a Gesù nel Getsemani, per poi accompagnarlo discretamente durante tutte le 

fasi della sua Passione. Egli quindi conosce bene la realtà espressa nei Misteri 

Dolorosi del santo Rosario. Attraverso di lui la preghiera si innalza fino al tro-

no di Dio: “Quando tu e Sara eravate in preghiera, io presentavo l’attestato del-

la vostra preghiera davanti alla gloria del Signore. Così anche quando tu sep-

pellivi i morti …” (Tb 12,12).  

Raffaele conosce a fondo il cuore dell’uomo, le difficoltà pratiche e le 

sofferenze proprie della vita nel secolo. Difatti, soltanto lui si rivestì concreta-

mente dell’aspetto umano per vivere a stretto contatto con gli uomini. Quindi, 

non mediante fugaci apparizioni, ma per un lungo periodo, egli camminò e vis-

se sulla terra come un vero uomo. In rapporto a tale privilegiata e prolungata 

esperienza umana, Raffaele illumina gli altri angeli circa la loro missione parti-

colare di tutela dell’uomo, in relazione al principio gerarchico espresso da S. 



 

25 

 

Tommaso sulla scia dello Pseudo Dionigi Areopagita, nel Commento alle sen-

tenze: “Questa è la legge divina stabilita in modo inviolabile: che gli esseri di 

grado inferiore siano portati a perfezione dagli esseri di grado superiore attra-

verso quelli di grado intermedio” (Sent. II, d. 10).  

Nel racconto sopra citato, in viaggio con Tobia e Raffaele ci fu anche il 

cane: “Il giovane partì insieme con l’angelo, e anche il cane si avviò con loro” 

(6,1) e ancora: “Il cane che aveva accompagnato lui e Tobia, li seguiva” (11, 

4). Il cane con la sua proverbiale fedeltà e dedizione nei confronti dell’uomo, 

richiama in modo figurativo il ruolo tutelare svolto dagli angeli custodi rispetto 

agli uomini ad essi assegnati. Viene in mente il Gris, il Grigio, il misterioso e 

poderoso cane che apparendo dal nulla più volte intervenne e salvò San Gio-

vanni Bosco da tentativi di aggressione orditi dai suoi nemici.  

Occorre anche dire che agli occhi della ragione tutto diventa plausibile, 

si può trovare una spiegazione per tutto, o quasi. Per questo noi persone mo-

derne così tecnologicamente avanzate, così abituate ai prodigi della tecnologia 

pensiamo poco, molto poco, alla dimensione insensibile ed alle sue possibili 

interazioni con la nostra ragione. Spirito e materia infatti sono categorie e stati 

dell’essere distinti, separati, spesso inconciliabilmente contrapposti. Noi siamo 

al di qua della soglia, di fronte al muro insuperabile della ragione, utilizzatori 

esperti dei più recenti frutti della tecnologia. Maneggiamo continuamente 

computer, cellulari, sfruttiamo applicazioni di ogni tipo.  

C’è un’applicazione per tutto, anche quelle più strane, come la ghost de-

tector che rileverebbe la presenza di fantasmi, oppure quella che non serve as-

solutamente a nulla, denominata appunto Nothing, eppure scaricata 90000 mila 

volte e recensita da molti con entusiasmo.  

Manca tuttavia quella più importante, impossibile da realizzare. Quella 

che ci dia la misura della nostra fede, la possibilità di aumentarla a piacimento 

con la semplice pressione di qualche tasto, fornendoci l’occasione di connet-

terci con la dimensione invisibile, ultraterrena, dove schiere innumerabili di 

angeli santi scendono e salgono continuamente la scala che collega il Cielo alla 

Terra, per governare noi mortali ed accompagnarci, pur recalcitranti, verso le 

eterne, inimmaginabili, praterie celesti.  
 

                                                             Giancarlo Infante 



 

26 

 

 

 

20 agosto 

Memoria di San BERNARDO abate 
 

 

 

 

«Il giorno 20 Agosto 1914… si inaugurava 

la nostra prima casetta, sotto gli auspici di San 

Bernardo dottore…». 
                                                    G. Alberione  



 

27 

 

 

Comunicando tra noi… 

 

LA LIBRERIA PAOLINE A LIVORNO 

75 ANNI INSIEME: 1946 - 2021 

 

In occasione del 75
o
 anniversario della presenza della Libreria Paoline a 

Livorno, molte sono state le manifestazioni pubbliche e private per ricordare 

questo evento. 

Sul quotidiano online della Diocesi è stato pubblicato un articolo che 

ricorda la storia della presenza delle suore a Livorno: «Correva l’anno 1939, 

quando “approda” a Li-

vorno un drappello di 

Suore Figlie di San Paolo, 

amichevolmente chiamate 

“le Paoline”, per consi-

derare l’ipotesi di aprire 

in città una Libreria. Sono 

le apostole della buona 

stampa, della Parola fatta 

carta, del Vangelo annun-

ciato con ogni mezzo po-

tente ed efficace che il 

progresso possa fornire. 

Ciò in osservanza e at-

tuazione della idea fon-

dante di Don Giacomo Alberione. Gli eventi bellici inducono le suore a 

soprassedere ma non a rinunciare; finita la guerra, tornano a Livorno decise a 

realizzare il loro intento. Una piccola comunità trova casa in via Corcos per 

radicarsi sul territorio ed essere testimoni che vivono la realtà nella sua 

concreta quotidianità e per svolgere il proprio servizio. Nel 1946 in via 

Indipendenza la Libreria apre i battenti. Si tratta di una missione nuova, 

esigente, impegnativa e forse anche poco gratificante, ma le suore non si 

scoraggiano, tengono ben ferma la barra del timone ed entrano nelle case di 

tanti livornesi con libri, opere, oggetti, immagini sacre…». 

Chi in occasione di battesimi, cresime, comunioni non è entrato almeno 



 

28 

 

una volta in Libreria alla ricerca di qualcosa di significativo, di un ricordo che 

durasse nel tempo, di un oggetto che fosse segno tangibile della bellezza 

dell’evento che si celebrava…? 

Siamo nel 2021 e la Libreria è ancora lì, in via Indipendenza: 75 anni di 

bella e ricca storia. Se i muri potessero raccontare, che ricchezza di vita ne 

verrebbe narrata! 

75 anni di servizio a favore del bello e del buono, 75 anni di intreccio con 

la vita dei livornesi. 

Un bel traguardo, un 

bel punto fermo, una storia 

costruita dal coraggio, dal-

l’audacia, dalla fede di chi è 

venuto prima. È come un 

seme, un seme prezioso che 

silenziosamente continua a 

sbocciare e portare frutto nel 

cuore di chi lo accoglie. 

Nel luglio 2016 ero a 

Roma per il passaggio delle 

consegne e continuare l’o-

pera delle suore, ma ero 

intenzionato a rinunciare: 

troppo impegno, troppi pen-

sieri, tanto senso di ina-

deguatezza. Era subentrata 

la paura. Ma poi accadde 

tutto in pochi minuti: quella 

mattina non mi ero fermato 

in Sottocripta come di solito 

facevo, quel giorno avevo 

solo il pensiero di rinun-

ciare, il mio cuore era in 

tumulto! Ed ecco una voce 

dal cuore: “Ma come, oggi non mi passi a salutare?” Tornai sui miei passi, 

attraversai il corridoio che porta alla Sottocripta, la porta si aprì ed uscì una 

suora minuta che, alzando lo sguardo verso di me, mi disse: “Ti sta 

aspettando”. 

Entrai; di solito c’è sempre qualcuno, quel giorno ero solo, solo io e Gesù. 



 

29 

 

Sulla mensa c’era esposto il Santissimo Sacramento, fissai lo sguardo su 

di Lui e poi la mia attenzione fu attirata dalla scritta: “NON TEMETE…”. Questo 

incoraggiamento spazzò via ogni mia resistenza. 

E così da 5 anni sono in Libreria a Livorno al servizio della comunità 

nella quale il Signore mi chiama ad operare. 

Riporto la testimonianza, anch’essa pubblicata sul quotidiano on line 

della Diocesi, di un giovane amico che ha partecipato alla Celebrazione 

Eucaristica di ringraziamento per i 75 anni di presenza a Livorno:  

«Quando ero piccolo andavo con mia mamma alle Paoline e ci accoglieva 

una suorina che mi offriva le caramelle… Vent’anni dopo la suorina non c’è 

più, ma alla Libreria delle Paoline in via Indipendenza ti accoglie Pino che è 

diventato un amico di famiglia. Con grande e vero piacere ho partecipato alla 

messa domenica 25 aprile nella Chiesa dei Ss. Pietro e Paolo, celebrazione 

presieduta dal Vescovo mons. Simone Giusti, per ringraziare dei 75 anni di 

presenza della Libreria a Li-

vorno. Proprio nella Giornata 

mondiale di preghiera per le 

vocazioni noi abbiamo lodato 

il Signore per questa voca-

zione paolina che si con-

cretizza tra la gente proprio 

attraverso la libreria. 

Il Vescovo, nell’omelia, 

ha condiviso la sua esperienza 

di scoperta della sua chiamata 

all’amicizia con il Signore e 

poi al sacerdozio attraverso la 

preghiera e il confidare in 

Gesù. “Guardiamo i gigli del 

campo e gli uccelli del cielo e 

impariamo a non preoccu-

parci, ma ad affidarci a Colui 

che si preoccupa di ciascuno 

di noi e che sa di cosa ab-

biamo bisogno”. 

Pino ci ha raccontato di 

come abbia accettato questo 

compito di continuare l’opera 



 

30 

 

delle suore mantenendo aperta la libreria come risposta – nonostante i suoi 

dubbi e incertezze – ad un progetto del Signore che ha sentito vicino e presente 

e ad una chiamata: “Non temete io sono con voi”. 

Alla celebrazione erano presenti, in rappresentanza della grande famiglia 

paolina, due suore Apostoline provenienti dalla comunità di Pisa: nelle pre-

ghiere dei fedeli ci hanno guidato a pregare in particolare proprio per questa 

peculiare vocazione della loro famiglia: la diffusione della Parola di Dio 

attraverso i tanti e diversi modi di comunicazione». 

Il Signore ha voluto che questo centro di apostolato continuasse a 

camminare in questa città. 

Ringrazio il Signore per il tanto bene che mi vuole; e nel frattempo 

ringrazio le sorelle che hanno posto in me la loro fiducia.  

Un grazie di cuore a tutte! Il Signore vi ricompensi per tutto il bene che 

seminate. 
 

                                Pino Caliendo 



 

31 

 

 

   Per il ritiro personale 
 

 

Ritengo utile proporre – anche in sintonia con i temi trattati nella sezione 

“Spunti biblici” (pp.6ss) – una serie di ritiri che prendono ispirazione dalla 

storia carismatica paolina lasciataci dal beato Alberione con il titolo ABUN-

DANTES DIVITIAE GRATIÆ SUÆ. 

La storia commovente delle grazie e benedizioni dal Padre celeste river-

sate sulla Famiglia Paolina attraverso la persona del Fondatore, offre spunti 

preziosi per la nostra riflessione, preghiera e propositi di vita. 

 
   Gli anni della preparazione   

 

1.  Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 

Ger 1,4ss. 

Mi fu rivolta questa parola del Signore: 

«Prima di formarti nel grembo materno, ti ho conosciuto, prima che tu uscissi 

alla luce, ti ho consacrato; ti ho stabilito profeta delle nazioni». 

Risposi: «Ahimè, Signore Dio! Ecco, io non so parlare, perché sono giovane». 

Ma il Signore mi disse: «Non dire: “Sono giovane”. Tu andrai da tutti coloro a cui ti 

manderò e dirai tutto quello che io ti ordinerò. 

Non aver paura di fronte a loro, perché io sono con te per proteggerti». Oraco-

lo del Signore. Il Signore stese la mano e mi toccò la bocca, e il Signore mi disse: 

«Ecco, io metto le mie parole sulla tua bocca. Vedi, oggi ti do autorità sopra le na-

zioni e sopra i regni per sradicare e demolire, per distruggere e abbattere, per edifi-

care e piantare». 

 

«Abundantes divitiæ gratiæ suæ» (AD 1-12) 

Se per condiscendere a voi, egli
 
volesse narrarvi qualcosa di quanto anco-

ra ricorda e credete utile per la Famiglia Paolina,
4
 dovrebbe raccontare una du-

                                                 

4
 Quando don Alberione scriveva questi appunti, nel dicembre del 1953, la Famiglia 

Paolina comprendeva quattro Congregazioni religiose: Pia Società San Paolo (fonda-

zione 20.8.1914), Pia Società Figlie di San Paolo (15.6.1915), Pie Discepole del Divin 

Maestro (10.2.1924), Suore di Gesù Buon Pastore (7.10.1938). In seguito sorsero le 

 



 

32 

 

plice storia: la storia delle Divine Misericordie per cantare un bel «Gloria in 

excelsis Deo et in terra pax hominibus». 

Inoltre, la storia umiliante della incorrispondenza all’eccesso della divina 

carità e comporre un nuovo e doloroso “Miserere” «pro innumerabilibus ne-

gligentiis, peccatis et offensionibus». 

Di questa seconda storia, considerata parte a parte, egli medita e piange 

ogni giorno i varii tratti nelle conversazioni con Gesù, sperandone, per inter-

cessione di Maria e di San Paolo, perdono totale. 

Questa seconda storia ha prodotto in lui una profonda persuasione e ne fa 

viva preghiera: tutti devono considerare solo come padre, maestro, esemplare, 

fondatore San Paolo Apostolo. Lo è, infatti. Per lui è nata, da lui fu alimentata e 

cresciuta, da lui ha preso lo spirito. Quanto alla sua povera carcassa: egli
 5
 ha 

compìto qualche parte del divino volere, ma deve scomparire dalla scena e dalla 

memoria, anche se, perché più anziano, dovette prendere dal Signore e dare agli 

altri. Così, finita la Messa, il Sacerdote depone la pianeta e rimane quello che è 

dinanzi a Dio. 

Recito spesso: «Pater, non sum dignus vocari filius... peccavi in cœlum et 

coram te... abbimi come servo». Così intendo appartenere a questa mirabile 

Famiglia Paolina: come servo ora ed in cielo; ove mi occuperò di quelli che 

adoperano i mezzi moderni più efficaci di bene: in santità, in Christo [et] in 

Ecclesia.
6
 

«Convivificavit nos in Christo Iesu: et conresuscitavit; et consedere fecit 

in cœlestibus: ut ostenderet in sæculis supervenientibus abundantes divitias 

gratiæ suæ in bonitate super nos in Christo Iesu» (Ef 2,5-7).
7
 Abbondanti ric-

                                                                                                                      

Suore di Maria Ss. Regina degli Apostoli, o Apostoline (8.9.1959) e quattro Istituti 

Aggregati (8.4.1960): “Gesù Sacerdote” (per sacerdoti diocesani), “San Gabriele Ar-

cangelo” (per giovani e uomini), “Maria Ss. Annunziata” (per signorine) e “Santa Fa-

miglia” (per coniugi e famiglie). 
5
 Il soggetto, che prima era San Paolo, ora è di nuovo Don Alberione. 

6
 «In Cristo e nella Chiesa»: cf 1Cor 1,2; Ef 3,21. 

7
 La citazione completa, dal latino della Vulgata, è la seguente: «Et cum essemus mor-

tui peccatis, convivificavit nos in Christo, cujus gratia estis salvati, et conresuscitavit 

et consedere fecit in cœlestibus in Christo Jesu...»: «Da morti che eravamo per i pecca-

ti, ci ha fatti rivivere con Cristo: per grazia infatti siete stati salvati. Con lui ci ha anche 

risuscitati e ci ha fatti sedere nei cieli, in Cristo Gesù...» (Ef 2,5-6). 



 

33 

 

chezze di grazia, per sua bontà, Dio ha elargite alla Famiglia Paolina in Gesù 

Cristo; da rivelarsi nei secoli futuri per mezzo dei novelli angeli della terra, i 

religiosi. 

Il Signore effuse, con sapienza uguale all’amore, le molte ricchezze che 

sono nella Famiglia Paolina: «...ut innotescat per Ecclesiam multiformis sa-

pientia Dei».
8
 Tutto è da Dio: tutto ci porta al Magnificat. 

Considerando ora la piccola Famiglia Paolina, [la] si potrebbe paragonare 

ad un corso di acqua, che, mentre procede, si ingrossa, per la pioggia, per lo 

sgelo
 9
 dei ghiacciai, per le varie piccole sorgenti. Le acque, così raccolte, ven-

gono poi divise e incanalate per la irrigazione di fertili pianure e per la produ-

zione di energia, calore e luce elettrica. 

Egli ha piuttosto assecondato, quasi subìto, che non provocato, la conver-

genza e la raccolta delle acque nelle valli: come poi ha assecondato il volere di 

Dio nella divisione delle acque in varie nazioni a beneficio di molti; attendendo 

che di nuovo i canali si riuniscano per entrare nel mare di una felice eternità in 

Dio. 
 

«Momenti di maggior grazia»: vocazione sacerdotale 

Egli ebbe alcuni momenti di maggior grazia che ne determinarono la vo-

cazione e la missione particolare. 

Primo: la vocazione sacerdotale; secondo: l’orientamento speciale della 

vita; terzo: passaggio dall’idea di organizzazione di cattolici all’idea di orga-

nizzazione religiosa. «Deo gratias et Mariæ»! 

Egli ricorda un giorno dell’anno scolastico 1890-1891.
10

 La Maestra Car-

dona,
11

 tanto buona, vera Rosa di Dio, delicatissima nei suoi doveri, interrogò 

                                                 
8
 Cf Ef 3,10. La citazione completa è: «Ut innotescat principatibus et potestatibus in 

cœlestibus per Ecclesiam multiformis sapientia Dei»: «Perché sia manifestata ora nel 

cielo, per mezzo della Chiesa, ai Principati e alle Potestà la multiforme sapienza di 

Dio...». 
9
 Disgelo. 

10 
Nel 1890-1891 Giacomo Alberione, seienne, frequentò a Cherasco (Cuneo) la prima 

classe elementare inferiore. 
11 

Rosina Cardona, nata a Torino e trasferitasi da giovane a Cherasco, spese la sua vita 

nella scuola elementare di questa cittadina, dove morì, sessantenne, nel marzo del 1917 

 



 

34 

 

alcuni degli 80 alunni che cosa pensavano di fare in futuro, nel corso della vita. 

Egli fu il secondo interrogato: rifletté alquanto, poi si sentì illuminato e rispose, 

risoluto, tra la meraviglia degli alunni: «Mi farò prete». Ella lo incoraggiò e 

molto lo aiutò. Era la prima luce chiara: prima aveva sentito una qualche ten-

denza, ma oscuramente, in fondo all’anima; senza pratiche conseguenze. Da 

quel giorno i compagni e qualche volta i fratelli cominciarono a designarlo col 

nome di “prete”; alle volte per burlarlo, altre volte per richiamarlo al dovere... 

La cosa ebbe per lui conseguenze: lo studio, la pietà, i pensieri, il comporta-

mento, persino le ricreazioni si orientarono in tale direzione. 

Anche in famiglia incominciarono a considerarlo e disporre le cose che lo 

riguardavano verso quella mèta. Tale pensiero lo salvò da tanti pericoli. 

Da quel giorno ogni cosa rafforzava in lui tale decisione. 

Ritiene sia stato frutto delle preghiere della madre,
12

 che sempre lo custo-

dì in modo particolare; ed anche di quella Maestra tanto pia, che sempre chie-

deva al Signore che qualche suo scolaro divenisse Sacerdote. 

Fu ammesso, contro l’uso del tempo, prima dei compagni alla Comunio-

ne.
13

 

Poi il Parroco,
14

 Sacerdote di molto spirito, intelligenza ed intuizione, 

sempre lo aiutò ed accompagnò sino all’altare. Benedisse poi ancora i primi 

progetti per la Famiglia Paolina. 

 

 

 

                                                                                                                      

(cf Gazzetta d’Alba, 24.3.1917). Nell’anno 1891-1892 Giacomo A. frequentò la prima 

elementare superiore. Gli alunni iscritti erano 88. In ordine alfabetico, Alberione era il 

terzo. 
12 

La madre si chiamava Teresa Rosa Allocco (Alocco-Olocco); era nata a Bra il 

7.6.1850; si era sposata l’11.2.1873 con Michele Alberione (Albrione). Rimase vedova 

il 26.11.1904. Morì a Bra il 13.6.1923. 
13 

Giacomo Alberione fu ammesso alla prima Comunione probabilmente nel 1892, 

prima della Pasqua (che quell’anno cadde il 17 aprile), nella chiesa parrocchiale di San 

Martino, entro le mura di Cherasco.  
14 

Il parroco era Giovanni Battista Montersino (1842-1912), arciprete di San Martino in 

Cherasco dal 1874.  



 

35 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Mi soffermo a lungo anch’io, come il mio Fondatore, sulla mia “duplice 

storia”: la storia dell’infinita benevolenza del Signore verso di me, e quella del-

le mie tante incorrispondenze! Quindi mi interrogo: 

 Mi sento veramente e sinceramente dispiaciuto per non aver corrisposto 

al meglio alle grazie ricevute?  

 Cerco, come don Alberione, di “assecondare il volere divino” accoglien-

do la pedagogia del Padre che si manifesta nelle mie giornate ? 

 Sono abituato anch’io ad orientare “lo studio, la pietà, i pensieri, il com-

portamento, persino le ricreazioni” nella direzione di una più coerente ri-

sposta alla vocazione e alla missione? 
 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

 Mi colloco in preghiera con Gesù-Vita, e compongo anch’io il mio Ma-

gnificat per l’infinita ricchezza di grazie ricevute. 

 Al fine di non limitarmi ad un ringraziamento generico, cerco anch’io, 

come il mio Fondatore, di identificare “alcuni momenti di maggior gra-

zia” che hanno segnato finora il mio cammino spirituale-apostolico. 

 Prego bene il 5° mistero glorioso, con il quale sono invitato a chiedere, 

come frutto, la perseveranza (cf Libro delle Preghiere, p. 95). 

 Prego fervorosamente la Vergine Maria, nei giorni di sabato, come mi 

guida l’amato Fondatore: «Sono innumerevoli i benefici da te ricevuti, 

da te, o Madre nostra Maria. È continuo il bisogno che ho della tua gra-

zia e protezione. E come potrei non ricordarti ed invocarti in modo spe-

ciale in un giorno della settimana? Deh! o Madre, se anche io lo dimen-

ticassi, ricordamelo tu... Al sabato, il bambino sa che la mamma gli pre-

para tutto per la domenica. Così tu per me: dolore vivo dei peccati e 

confessione; amore intenso e desiderio di una comunione fervente alla 

domenica. Preparami a Gesù; dammi Gesù; conducimi a Gesù nel Pa-

radiso. Io canterò a lui, con te, un eterno Magnificat».
15

 

 

 

                                                 

15
 G. ALBERIONE, Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno, p.720. 



 

36 

 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Sandro A. (25 luglio);   Francesco B. (4 agosto);   Matteo T. (6 agosto);    

Renzo Q. (21 agosto); Daniele C. (31 agosto). 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Paolo Soverna (11 agosto);      Francesco Scotti (13 agosto). 

 
Intenzione per il mese di luglio: 

«O nostro Maestro, Gesù Cristo, che sei Via, Verità e Vita, fa’ che noi 

impariamo la sovraeminente scienza della tua carità nello spirito di San 

Paolo Apostolo e della Chiesa Cattolica. Manda il tuo Spirito Santo affin-

ché ci insegni e ci suggerisca ciò che hai insegnato nel beneplacito del Pa-

dre» (Preghiere, pag. 68). 

 
Intenzione per il mese di agosto: 

«O Gesù Buon Pastore, Via Verità e Vita, volgi uno sguardo misericor-

dioso sulle tue pecorelle. Illuminaci con la Sapienza del tuo Vangelo, forti-

ficaci con i tuoi esempi, nutrici con l’Eucarestia, riempici di zelo per la glo-

ria di Dio e la salvezza degli uomini» (Preghiere della Famiglia Paolina, 

pag. 198). 

 
Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la 

sua luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 
Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 


