
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

MAGGIO - GIUGNO 2021 
 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



 

2 

 

Indice 
–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

11 

15 

16 

18 

20 

24 

27 

32 

 

 

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  

DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 
sui Gabrielini:  

www.sangabrielarcangelo.org  

 
Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei 

Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 
Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del Delegato dell’Istituto «San 

Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno 

in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/


 

3 

 

Lettera del Delegato 

 

Carissimi amici Gabrielini,  

innanzitutto desidero raggiungervi nominalmente per augurare ad ognu-

no di godere in pienezza della gioia pasquale che la Risurrezione di Gesù ci ha 

donato anche quest’anno. 

I mesi di maggio e giugno sono senz’altro tra i più ricchi e fecondi, sotto 

l’aspetto spirituale-apostolico. La vergine Maria, alla quale la tradizione po-

polare lega il mese di maggio, dispone le nostre menti e i nostri cuori a vivere 

intensamente le ricchissime celebrazioni liturgiche dell’Ascensione e della 

Pentecoste, alle quali fanno seguito festività non meno importanti: SS.ma Tri-

nità, SS.mo Corpo e Sangue di Cristo, sacratissimo Cuore di Gesù, fino alla 

solennità dei santi Pietro e Paolo.  

Dal momento che tutto ci parla di grazia e di vita, questo periodo, in re-

lazione al nostro itinerario di conformazione al Maestro Divino, si rivela mol-

to opportuno per una riflessione comune sugli stati di vita, nei quali ci siamo 

introdotti sempre sotto la guida del nostro amato Fondatore. Ora siamo ap-

prodati allo stato religioso. 

 
“Lo Stato Religioso è uno stato di vita in cui si tende alla perfezione...”  

(DF 85) 

Dopo lo stato laicale e lo stato sacerdotale, don Alberione passa a trat-

tare il tema dello stato religioso. Ad esso, com’è comprensibile, egli dedica 

molte pagine: e anche noi ci soffermeremo su questo stato per diversi nu-

meri della circolare. Iniziamo considerando insieme gli elementi essenziali 
dello stato religioso. 

Lo stato religioso 

1. Lo Stato Religioso è uno stato di vita in cui si tende alla perfezione 

mediante l’osservanza dei tre voti nella vita comune. Stato: cioè ha una 

stabilità; di perfezione: e quindi tutte le famiglie religiose sono uguali nel-

la sostanza per il fine primiero; che si consegue coi tre voti; distinguendo-

si solo per il fine secondario (educazione, infermi, stampa, ecc.). Vita 

comune essendo questa un obbligo. 

2. Importanza. Per il Religioso: più grazie, più facilità alla santità, sal-

vezza più sicura, morte più tranquilla. Per la società: fanno le grandi ope-



 

4 

 

re; sono una esterna manifestazione della santità della Chiesa, sono esem-

pio santo, sono più fermi nella dottrina. 

3. Pratica. Stima dello stato; considerarne i privilegi e le grazie; restare 

umili e santamente desiderosi. 

Lo stato religioso è caratterizzato, quindi, da tre elementi: è uno stato, 

per cui “ha una stabilità”; è stato di perfezione, fine conseguito con i tre vo-

ti; è stato di vita comune. Al Fondatore interessa sottolineare che si tratta di 

un dono immenso innanzitutto per il religioso stesso in quanto gli procura 

abbondanza di grazie, gli facilita il cammino verso la santità e gli assicura 

garanzie di salvezza. È dono anche per la società, a motivo delle “grandi 

opere” che compiono i religiosi, per il loro forte contributo di dottrina sicu-

ra, e per la loro testimonianza di vita santa. Uno stato che merita la stima di 

tutti; e, trattandosi di un dono ricevuto, esige umiltà e desiderio santo. 

Sono aspetti ribaditi all’infinito dal nostro Fondatore. Solo qualche 

cenno: «Lo stato religioso ha le sue radici nelle profondità del Vangelo. Il 

cristianesimo passerà sempre per il mondo come un paradiso vivente, paz-

zia per gli uni, scandalo per altri; per noi è verità e realtà divina; lo si rivela 

dalle otto beatitudini annunziate dal Maestro Divino. Tanto più lo stato re-

ligioso, che è il perfezionamento della vita cristiana, la pratica integrale del 

Vangelo, sembra un paradosso: sacrificare la propria vita per salvarla; per-

dere tutto per salvare tutto. E questo è il culmine del paradosso: la povertà 

diventa ricchezza; l’abiezione, esaltazione; la verginità maternità; la servitù, 

libertà; il sacrificio, beatitudine; il servizio, apostolato; la morte, vita».1 E 

ancora: «Il buon religioso non ha né il volere, né il non volere, ma tutto ha 

deposto nelle mani dell’autorità, dell’istituto; ha deposto nelle mani: fa e 

adopera ma secondo il volere di Dio. Avanti dunque: arrivare fino alla doci-
lità non solo, ma anche all’abbandono in Dio. Questo è perfetto!».2  

D’altra parte non c’è spazio per l’improvvisazione: infatti «il giovane, 

per una scelta cosciente, deve conoscere sostanzialmente la differenza tra lo 

stato religioso e lo stato coniugale; deve aver dato prova lunga e chiara del-

le virtù di castità, obbedienza e povertà; deve trovarsi bene nella nuova vita 

                                                 

1
 G. ALBERIONE, Ut perfectus sit homo Dei, I, 55. 

2
 G. ALBERIONE, Alle Suore di Gesù Buon Pastore, 1963, 112. 



 

5 

 

di comunità in cui è entrato; deve mostrare attaccamento soprannaturale 

all’apostolato; deve avere un’istruzione adeguata».3 

 

Cari amici, quali risonanze salgono spontanee al vostro cuore leg-

gendo queste riflessioni del nostro Fondatore? 

È vero che l’Istituto San Gabriele Arcangelo non è istituto religioso 

nel senso canonico del termine. Questo perché manca di un elemento 

fondamentale dello stato religioso: la vita comune. Ma quanto al resto, 

gli orientamenti dati per i religiosi interessano ben da vicino ogni Ga-

brielino! Anche ogni Gabrielino ha emesso i voti, ed ognuno percepisce 

come realtà splendida che pure per lui “la povertà diventa ricchezza; 

l’abiezione, esaltazione; la verginità maternità; la servitù, libertà; il sa-

crificio, beatitudine; il servizio, apostolato; la morte, vita”! 

Nel frattempo, vediamo avvicinarsi la data degli Esercizi spirituali: 

dal 26 luglio al 1° agosto ad Ariccia. Cosa ci riserveranno i prossimi 

mesi? Il Signore ci consentirà di vivere, di presenza fisica, quelle gior-

nate? Nonostante tutte le perplessità che la pandemia ci elargisce gior-

no dopo giorno, sento dentro una forte fiducia che quest’anno riuscire-

mo a fare insieme il nostro corso di esercizi… 

In attesa di vedervi di persona, a tutti il mio saluto cordiale, con 

l’augurio di ogni bene nel Signore. 

 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  

                                                 

3
 San Paolo, marzo 1951. 



 

6 

 

Spunti biblici  

 

 

VOI SIETE SALE DELLA TERRA 

E LUCE DEL MONDO 
 

«Voi siete il sale della terra... Voi siete la luce del mondo... Così ri-

splenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre ope-

re buone e rendano gloria al vostro Padre che è nei cieli» (Mt 5,13-16). 

– “Io sono la luce vostra e mi servirò di voi per illuminare” (AD 157). 

 
La parola di Papa Francesco 

 

«Gesù dice ai suoi discepoli: “Voi siete il sale della terra... voi siete 

la luce del mondo” (Mt 5,13.14). Questo ci stupisce un po’ se pensiamo 

a chi aveva davanti Gesù quando proferiva queste parole. Chi erano quei 

discepoli? Erano pescatori, gente semplice... Ma Gesù li guarda con gli 

occhi di Dio, e la sua affermazione si capisce proprio come conseguenza 

delle Beatitudini. Egli vuole dire: se sarete poveri in spirito, se sarete 

miti, se sarete puri di cuore, se sarete misericordiosi... voi sarete il sale 

della terra e la luce del mondo! 

Per comprendere meglio queste immagini, teniamo presente che la 

Legge ebraica prescriveva di mettere un po’ di sale sopra ogni offerta 

presentata a Dio, come segno di alleanza. La luce, poi, per Israele era il 

simbolo della rivelazione messianica che trionfa sulle tenebre del paga-

nesimo. I cristiani, nuovo Israele, ricevono dunque una missione nei 

confronti di tutti gli uomini: con la fede e con la carità possono orienta-

re, consacrare, rendere feconda l’umanità. Tutti noi battezzati siamo di-

scepoli missionari e siamo chiamati a diventare nel mondo un vangelo 

vivente: con una vita santa daremo “sapore” ai diversi ambienti e li di-

fenderemo dalla corruzione, come fa il sale; e porteremo la luce di Cri-

sto con la testimonianza di una carità genuina. 

Ma se noi cristiani perdiamo sapore e spegniamo la nostra presenza 

di sale e di luce, perdiamo l’efficacia. Quanto bella è questa missione di 



 

7 

 

dare luce al mondo! è una missione che noi abbiamo. È bella! È anche 

molto bello conservare la luce che abbiamo ricevuto da Gesù, custodirla, 

conservarla. Il cristiano dovrebbe essere una persona luminosa, che 

porta luce, che sempre dà luce! Una luce che non è sua, ma è il rega-

lo di Dio, è il regalo di Gesù. E noi portiamo questa luce. Se il cri-

stiano spegne questa luce, la sua vita non ha senso: è un cristiano di 

nome soltanto, che non porta la luce, una vita senza senso. È Dio 

che ci dà questa luce e noi la diamo agli altri. Questa è la vocazione 

cristiana» (Angelus, 9  febbraio 2014). 
 

Voi siete la luce del mondo (Mt 5,14) 

 

Scrive Padre Ermes Ronchi: «Gesù ha appena finito di proclamare 

il vertice del suo messaggio, le beatitudini, e aggiunge, rivolto ai suoi 

discepoli e a noi: se vivete questo, voi siete “sale e luce della terra”. 

Una affermazione che ci sorprende: che Dio sia luce del mondo 

lo abbiamo sentito, il Vangelo di Giovanni l’ha ripetuto, ci crediamo; 

ma sentire – e credere – che anche l’uomo è luce, che lo siamo anch’io 

e tu, con tutti i nostri limiti e le nostre ombre, questo è sorprendente. 



 

8 

 

E non si tratta di una esortazione di Gesù: siate, sforzatevi di diventare 

luce, ma: sappiate che lo siete già. La candela non deve sforzarsi, se è accesa, 

di far luce, è la sua natura, così voi. La luce è il dono naturale del discepolo 

che ha respirato Dio. 

Incredibile la stima, la fiducia negli uomini che Gesù comunica, la 

speranza che ripone in noi. E ci incoraggia a prendere coscienza: non fer-

marti alla superficie di te stesso, al ruvido dell’argilla, cerca in profondità, 

verso la cella segreta del cuore, scendi nel tuo centro e là troverai una lu-

cerna accesa, una manciata di sale. Voi che vivete secondo il Vangelo siete 

una “manciata di luce gettata in faccia al mondo” (Gigi Verdi). E lo siete 

non con la dottrina o le parole, ma con le opere: risplenda la vostra luce 

nelle vostre opere buone. 

Tu puoi compiere opere di luce! E sono quelle dei miti, dei puri, 

dei giusti, dei poveri, le opere alternative alle scelte del mondo, la diffe-

renza evangelica offerta alla fioritura della vita. 

Quando tu segui come unica regola di vita l’amore, allora sei Luce e 

Sale per chi ti incontra. Quando due sulla terra si amano diventano 

luce nel buio, lampada ai passi di molti. In qualsiasi luogo dove ci si 

vuole bene viene sparso il sale che dà sapore buono alla vita. 

Isaia suggerisce la strada perché la luce sia posta sul candelabro e 

non sotto il moggio. Ed è tutto un incalzare di verbi: Spezza il tuo pane, in-

troduci in casa lo straniero, vesti chi è nudo, non distogliere gli occhi dalla 

tua gente. Allora la tua luce sorgerà come l’aurora, la tua ferita si rimar-

ginerà in fretta. 

Illumina altri e ti illuminerai, guarisci altri e guarirai. Non restare cur-

vo sulle tue storie e sulle tue sconfitte, ma occupati della terra, della 

città dell’altro, altrimenti non diventerai mai un uomo o una donna ra-

dioso/a. Chi guarda solo a se stesso non si illumina mai. 

Allora sarai lucerna sul lucerniere, ma secondo le modalità proprie 

della luce, che non fa rumore e non violenta le cose. Le accarezza e fa 

emergere il bello che è in loro. Così “noi del Vangelo” siamo gente che 

ogni giorno accarezza la vita e ne rivela la bellezza nascosta». 

 

Voi siete il sale della terra (Mt 5,13) 
 

Soffermiamoci ora sul simbolo del sale.  

I commenti di diversi autori evidenziano che il sale prima di tutto è ciò 

“che ascende dalla massa del mare, rispondendo al luminoso appello del so-



 

9 

 

le. Così il discepolo ascende, rispondendo alla chiamata, all’attrazione 

dell’infinita luce divina” (Giovanni Vannucci). 

Ma poi discende sugli alimenti, sulla tavola. Perché se il sale resta 

chiuso nella saliera, non serve a niente: deve sciogliersi negli alimenti, de-

ve darsi. Così il cristiano deve essere generoso di sé. 

Nello stesso tempo si sottolinea che il sale dà sapore. Paolo dice: “Io 

non ho voluto sapere nient’altro che Cristo, e questi crocifisso” (cf Cor 2,1-

5). “Sapere” è molto di più che “conoscere”: significa avere il sapore di Cri-

sto. E questo accade quando Cristo è disciolto in me come sale; quando mi 

penetra, come pane, in tutte le fibre della vita. Allora io divento sua parola, 

suo gesto, suo cuore. 

Gesù non dice: voi siete il miele del mondo, ma il sale, che non è 

buonismo o accondiscendenza, ma conserva ciò che deve durare. È come 

un istinto di vita che penetra in tutte le cose minacciate dal degrado e le 

conserva, ed è qualcosa che dà gusto alla vita. 

Il sale è una piccola cosa ma preziosa, come il lievito, come il gra-

nello di senape, come una lucerna accesa nella notte. Era così prezioso 

ai tempi di Gesù, che la parola “salario” deriva proprio dal sale, per-

ché la paga era corrisposta in sale. 



 

10 

 

Quando due si amano sulla terra, questo dà luce agli altri; nel noi di 

una famiglia dove ci si vuol bene c’è il sapore, il senso, il sale della vita; 

nella comunità accogliente, nel gruppo, nella cooperativa, insieme noi 

siamo luce e sale. 

Ai suoi discepoli Gesù ricorda di dare sapore al mondo. Come? Con 

l’amore! È l’amore che dà gusto ad ogni cosa. La famiglia diventa tanto 

più indifferente e “insipida” quanto più i suoi componenti si rifiutano di 

essere luce e sale. 

Essere sale per la terra, allora, vuol dire aiutare le persone a trovare 

un senso (sale), il loro senso, a ciò che accade loro. Altrimenti la gente pen-

sa che le cose accadono così per caso (il caso è il nome incognito di Dio!). 

Dobbiamo insegnare alle persone a riflettere su ciò che vivono, a 

farsi delle domande, ad ascoltare Dio che ci parla sempre e in conti-

nuazione, attraverso i fatti, gli eventi e gli incontri di ogni giorno. La 

parola sapienza viene dal latino “sàpere” che vuol dire assaggiare. Si 

diventa saggi, sapienti, quando si gusta, si impara dalle esperienze . Tutto 

insegna o nulla insegna: dipende da noi. La vita è una grande scuola, se si 

vuole imparare. Ma solo se si vuole imparare. 

Rivolgiamoci dunque a Dio con questa preghiera : «Signore, la luna 

prende, il sole dà. Fammi essere come te, che sei Sole che illumina, riscal-

da e dà energia. Per te, il girasole impazzisce. Senza di te, l’uomo intri-

stisce. Vieni, luce benedetta, fa’ chiaro nei nostri cuori. Vieni, luce be-

nedetta, solo una vita legata a una stella può dirsi riuscita!». 

A cura di Olinto Crespi 

  



 

11 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

 

 

«L’Enciclica, come altri testi di Papa 

Francesco – scrive sr. Alessandra Smerilli, 

FMA –, si ispira direttamente al santo di 

Assisi. L’esortazione apostolica Evangelii 

gaudium ha come sfondo il “Va’ e ripara la 

mia casa”, la Laudato si’ è modellata sul 

Cantico delle creature. Fratelli tutti si lascia 

ispirare dalla capacità di dialogo e dalla 

fraternità che hanno caratterizzato la vita e 

la missione di san Francesco. Il testo è an-

che attraversato dai grandi temi esposti nel 

documento sulla fratellanza umana e rilan-

cia quell’appello come frutto del dialogo e di un impegno congiunto». 

Come sappiamo, l’enciclica è molto ampia e tocca numerosi aspetti, qua-

si una sintesi dell’insegnamento del Papa sul tema della fraternità e 

dell’amicizia sociale. Ringraziamo l’amico Matteo Torricelli che si è impegna-

to a presentarcela nelle sue linee essenziali. 

 

 

“Siamo stati fatti per la pienezza,  

che si raggiunge solo nell’amore” 
 

Il secondo capitolo dell’enciclica “Fratelli tutti” si presenta come un 

corposo commento alla parabola del buon Samaritano, analizzata in pro-

fondità in molti dei suoi aspetti. Papa Francesco propone questa parabola in 

un’enciclica rivolta a tutti, indipendentemente dal credo religioso, proprio 

perché racconta di fatti e valori da cui chiunque si può lasciare interpellare. 

Lasciamo all’impegno personale la lettura di questo secondo capitolo. Ma 

riteniamo importante leggere insieme per intero alcuni numeri particolar-

mente significativi. 



 

12 

 

68. Il racconto, diciamolo chiaramente, non fa passare un insegna-

mento di ideali astratti, né si circoscrive alla funzionalità di una morale 

etico-sociale. Ci rivela una caratteristica essenziale dell’essere umano, 

tante volte dimenticata: siamo stati fatti per la pienezza che si raggiunge 

solo nell’amore. Vivere indifferenti davanti al dolore non è una scelta pos-

sibile; non possiamo lasciare che qualcuno rimanga “ai margini della vi-

ta”. Questo ci deve indignare, fino a farci scendere dalla nostra serenità 

per sconvolgerci con la sofferenza umana. Questo è dignità. 

 

78. È possibile cominciare dal basso e caso per caso, lottare per ciò 

che è più concreto e locale, fino all’ultimo angolo della patria e del mondo, 

con la stessa cura che il viandante di Samaria ebbe per ogni piaga 

dell’uomo ferito. Cerchiamo gli altri e facciamoci carico della realtà che ci 

spetta, senza temere il dolore o l’impotenza, perché lì c’è tutto il bene che 

Dio ha seminato nel cuore dell’essere umano. Le difficoltà che sembrano 

enormi sono l’opportunità per crescere, e non la scusa per la tristezza iner-

te che favorisce la sottomissione. Però non facciamolo da soli, individual-

mente. Il samaritano cercò un affittacamere che potesse prendersi cura di 

quell’uomo, come noi siamo chiamati a invitare e incontrarci in un “noi” 

che sia più forte della somma di piccole individualità; ricordiamoci che «il 

tutto è più delle parti, ed è anche più della loro semplice somma» [EG 

235]. Rinunciamo alla meschinità e al risentimento dei particolarismi steri-

li, delle contrapposizioni senza fine. Smettiamo di nascondere il dolore del-

le perdite e facciamoci carico dei nostri delitti, della nostra ignavia e delle 

nostre menzogne. La riconciliazione riparatrice ci farà risorgere e farà 

perdere la paura a noi stessi e agli altri.  

 

81. La proposta è quella di farsi presenti alla persona bisognosa di 

aiuto, senza guardare se fa parte della propria cerchia di appartenenza. In 

questo caso, il samaritano è stato colui che si è fatto prossimo del giudeo 

ferito. Per rendersi vicino e presente, ha attraversato tutte le barriere cul-

turali e storiche. La conclusione di Gesù è una richiesta: «Va’ e anche tu 

fa’ così» (Lc 10,37). Vale a dire, ci interpella perché mettiamo da parte 

ogni differenza e, davanti alla sofferenza, ci facciamo vicini a chiunque. 

Dunque, non dico più che ho dei “prossimi” da aiutare, ma che mi sento 

chiamato a diventare io un prossimo degli altri. 

http://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn60
http://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn60


 

13 

 

Del terzo capitolo offriamo alcuni spunti di riflessione che ben si adat-

tano alla vita del laico consacrato. Il titolo del capitolo è “Pensare e gene-

rare un mondo aperto”. A partire da qui, possiamo già domandarci quale 

sia il significato dell’aggettivo aperto.  

Cosa intende Papa Francesco? “La mia relazione con una persona che 

stimo non può ignorare che quella persona non vive solo per la sua rela-

zione con me, né io vivo soltanto rapportandomi con lei. La nostra relazio-

ne, se è sana e autentica, ci apre agli altri che ci fanno crescere e ci arric-

chiscono” (n. 89). Si parte quindi da una relazione “base”, quella tra due 

persone, per poi arrivare a capire che la stessa dinamica di apertura e la ne-

cessità stessa di apertura si ripropongono, seppur in proporzioni differenti, 

nei gruppi di qualsiasi tipo. Per noi, ad esempio, potrebbero essere la fami-

glia di origine, le realtà in cui operiamo, il nostro Istituto e la Famiglia Pao-

lina...  

Ogni realtà, quindi, cresce e rafforza la propria identità solo se in co-

municazione sana e positiva con l’esterno. Il rischio – personale e di gruppo 

– è di “costituirsi come un ‘noi’ contrapposto al mondo intero” (n. 89) e 

noi Gabrielini non ne siamo esclusi. Corriamo questo pericolo costantemen-

te: posso impegnarmi tanto nella preghiera e nei doveri di consacrato, posso 

dedicarmi con fervore e zelo all’apostolato, posso diffondere lo spirito pao-

lino e l’amore per le Scritture...; ma devo essere consapevole che tutto que-

sto può essere vissuto anche come “forma idealizzata di egoismo e mera 

autoprotezione” (n. 89). 

Papa Francesco (e San Paolo!) individuano l’antidoto, quell’elemento 

che permette alle relazioni di essere aperte, nell’amore. Esso ci permette di 

considerare l’altro (persona, gruppo, etnia, religione...) come prezioso, de-

gno, gradito e bello, al di là delle apparenze. L’amore esige una progressiva 

apertura (altrimenti rimarrebbe sterile e arido amor proprio), che si concre-

tizza poi nella maggior capacità di accoglienza e si sviluppa nel senso di re-

ciproca appartenenza: “Voi siete tutti fratelli” (Mt 23,8) ci dice Gesù, e 

come fratelli ci accogliamo nella diversità. 

Quest’ultima parola ci porta verso un ulteriore sviluppo dell’amore: 

non siamo tutti uguali. Personalmente, ho smesso di credere a questa bella 

favoletta utopistica dell’uguaglianza totale. Siamo tutti diversi, ciascuno 

con il proprio corpo e la propria storia, radici, cultura, inclinazioni, pensie-



 

14 

 

ro... L’amore restituisce dignità a tutte queste caratteristiche; ecco, se c’è 

una cosa in cui siamo tutti uguali è la dignità di esseri umani, figli di Dio. 

L’amore apre a questa uguaglianza, promuove le persone in quanto tali e 

crea spazio per tutti, non lo toglie a nessuno. 

Torniamo al titolo di questo capitolo: “Pensare e generare un mondo 

aperto”. I due verbi usati ci interpellano: pensare indica l’attitudine ad ana-

lizzare, interiorizzare, immaginare, desiderare questo mondo aperto; gene-

rare, invece, ci sprona a far sì che il pensare non rimanga tale, e ci invita a 

orientare le nostre capacità, dono di Dio, verso la sua realizzazione.  

Come Gabrielini, chiediamoci quanto il nostro essere laici consacrati 

della Famiglia Paolina sia fonte di pensiero e realizzazione concreta 

dell’apertura totale dell’amore nella pluralità delle relazioni che viviamo 

privatamente e come Istituto. 
Matteo Torricelli 

  



 

15 

 

 

PAROLE DI LUCE 

 
TEMPO:  
«Servire il tempo, perché solo nel tempo trovi Dio e l’eternità».  

(D. Bonhoeffer). 

 

Siamo stati fatti per la pienezza che si raggiunge solo 

nell’amore, ci ha ricordato Papa Francesco. Ebbene questo 

amore è vero, efficace, generativo, solo se vissuto nel tempo, 

in questo tempo, nelle ore che scorrono, negli spazi che abi-

tiamo. 

L’amore è concreto, è fatto di gesti, di parole, di silenzi 

che hanno il sapore di una presenza discreta e costante; 

l’amore ci rende responsabili degli altri perché esso è il “mo-

tore” che spinge il nostro agire nella direzione della vita e 

della generatività; l’amore talvolta è impotente di fronte al 

dolore, però mai è “sprecato”; l’amore rivela la volontà e la 

presenza di Dio intessute nel tempo. 

Pensare e generare un mondo aperto significa dirigere 

ogni attimo a Dio (cf L. von Ranke): significa rimanere radi-

cati nell’oggi del tempo, significa vivere in pienezza la no-

stra vocazione ad amare.  

«Chi fugge dal presente fugge dall’ora di Dio; chi fugge 

dal tempo fugge da Dio. Servite il tempo! Il Signore del 

tempo è Dio, la svolta del tempo è Cristo, il vero spirito del 

tempo è lo Spirito Santo. […] Il mio tempo è nelle tue mani 

(Sl 31,16)» (D. Bonhoeffer). 

                                                                   Tosca Ferrante, ap 
  



 

16 

 

 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-

cando una serie di contributi volti a far conoscere, attra-

verso i principali episodi, la vita e la missione del nostro 

amato Fondatore, don Giacomo Alberione. 

 

 

Le prime attività pastorali 
 

Ordinato sacerdote il 29 giugno 1907, don Giacomo Alberione ri-

mane ancora alcuni mesi in seminario per affinare la preparazione e con-

tinuare ad esercitarsi nel ministero della predicazione, delle confessioni 

e in altre attività pastorali. In questo periodo termina gli esami di laurea 

in teologia a Genova. 

Alla fine del 1908 il vescovo di Alba, mons. Francesco Re, ha ben 

chiaro quale incarico dare ai nuovi sacerdoti. Don Giacomo, a dir la ve-

rità, non si sente adatto ad essere parroco e all’amico don Giovanni Gal-

lo confida: «A me sorride l’idea di raccogliere attorno a me della gio-

ventù…, tanti giovani come Don Bosco, per avviarli sulla via dell’apo-

stolato». L’esperienza di luce avvenuta nella notte di passaggio tra i due 

secoli è ancora forte. 

Nel marzo del 1908 don Alberione inizia il suo ministero pastorale, 

come viceparroco a Narzole, paese che oggi conta circa 3.500 abitanti. 

Nel registro parrocchiale si trovano tutti i battesimi amministrati dal no-

stro giovane sacerdote, 33 per la precisione, iniziando dal 21 marzo fino 

all’11 ottobre 1908. Benedice solo il matrimonio tra Vittorio Saglietti e 

Anna Badano, il 23 maggio. 

È qui che don Alberione si fa conoscere dai ragazzi, due in partico-

lare. E cioè Giuseppe Giaccardo e Francesco Grosso, entrambi fedeli 

chierichetti. Sono anni nei quali desidera incontrare giovani perché lo 

aiutino nella nuova e futura avventura paolina… E in effetti, nella sua 

autobiografia troviamo questa bella testimonianza: «A Narzole, dove 



 

17 

 

esercitò per nove mesi il ministero parrocchiale (anticipando la fine de-

gli studi) nel 1908, trovò fanciulli di buone qualità di mente e di cuore. 

Tra essi Giaccardo Giuseppe, pio ed intelligente. Lo avviò al seminario, 

corrispondendone le spese. E quando egli fu traslocato in Alba (fine del 

1908) come Direttore Spirituale del Seminario, ne coltivò in modo spe-

ciale lo spirito, preparandolo per la Famiglia Paolina. A Benevello, 

predicando in parrocchia gli Esercizi spirituali ai giovani, ne notò uno 

che prestava speciale attenzione. Conosciutolo bene, lo inviò al semina-

rio minore di Bra; poi, perché conoscesse il modo di educare di San 

Giovanni Bosco, lo collocò nell’Istituto salesiano a Torino. Era Armani 

Torquato» (AD 104-106). 

Avvincente è l’incontro tra don Alberione e Giuseppe Giaccardo 

del 31 maggio 1908. Giuseppe e tutti gli altri chierichetti non conoscono 

ancora il suo nome e il parroco non vuole dirlo loro perché ritenuto 

troppo difficile. Eppure si sono affezionati a don Giacomo, a Narzole 

già da due mesi. La sera di quella domenica Giuseppe è con don Albe-

rione in una delle cappelle campestri della parrocchia, a chiusura del 

mese mariano. Al ritorno don Alberione ha modo di vedere qualcosa di 

particolare nel giovane Giaccardo: «Mi colpì profondamente un gesto di 

straordinaria prudenza e di squisita bontà che il piccolo “Pinotu” [Giu-

seppe] compì a favore del vecchio parroco alticcio che era con noi. Egli 

non solo non se ne scandalizzò, ma trovò modo di far allontanare alcuni 

suoi coetanei che avrebbero potuto farsene beffe, e usò verso quel pove-

retto lo stesso rispetto che aveva sempre usato verso tutti i sacerdoti. Da 

allora lo considerai sempre come un piccolo uomo». 

Sempre durante il ritorno… Giuseppe prende la parola e dice a don 

Alberione: «Lei, don Matteo, dica un po’…», mettendo in evidenza quel 

nome che aveva letto nel timbro di un vecchio libro, visto una volta in 

mano al giovane prete. «Ma io non mi chiamo mica don Matteo». «E al-

lora come si chiama?”, chiede il nostro chierichetto. «Don Giacomo Al-

berione».  

Quel nome, tutto sommato, non è così difficile. Da allora lo ricorde-

rà per tutta la vita. 
Domenico Soliman 

  



 

18 

 

La parola del Fondatore   

 
Maria nella discesa dello Spirito Santo 

 

I giorni che vanno dall’Ascensione alla Pentecoste sono giorni di pre-

parazione alla nuova effusione dello Spirito Santo sulla Chiesa. Da sempre 

sono stati pensati e vissuti come giorni mariani, in quanto è stata Maria la 

prima a guidare, nel cenacolo, la preparazione degli apostoli alla discesa 

dello Spirito. 

Don Alberione ci ricorda che in quella circostanza Maria invocava lo 

Spirito e Lo accoglieva dentro di sé. Ancora oggi è Lei che invoca per noi 

lo Spirito Santo e se ne fa pure accoglienza docile, a nome nostro.  

Vediamo come il nostro Fondatore ci presenta Maria in occasione 

della discesa dello Spirito Santo sugli apostoli. La meditazione è tratta dal 

volume “Brevi Meditazioni per ogni giorno dell’anno”. 
 

 
 

«...Lo Spirito Santo infuse doni pre-

ziosissimi. Un aumento di fede, di speran-

za, di carità. L’anima di Maria fu, in tal 

modo, maggiormente santificata. Ella era a 

tutti esempio vivo e costante, quasi il 

Vangelo vivente. Specialmente dopo che 

ebbe ricevuto i doni per il nuovo ufficio di 

Madre della Chiesa.  

Ella ebbe il dono del consiglio per il-

luminare gli Apostoli, gli Evangelisti, i fe-

deli. Il dono della fortezza per sostenere, 

confortare, incoraggiare tutti di fronte alle 

difficoltà e persecuzioni. Il dono di una 

profonda tenerezza per i neofiti, gli idola-

tri e gli erranti. Il dono dello zelo per tutte 

le anime redente dal Sangue di Gesù Cristo.  



 

19 

 

Ebbe una luce particolare a conoscere la natura, la missione, i diritti 

della Chiesa. Ebbe un amore ardentissimo per il regno di Gesù Cristo e la 

sua dilatazione sulla terra. Da allora le sue preghiere erano per Pietro e per i 

Dodici; viveva per la Chiesa e la portava nel suo cuore; nel modo con cui 

era stata prima premurosa per il Figlio suo Gesù.  

I doni dello Spirito Santo vengono dati a ciascun’anima, secondo le 

sue disposizioni e la sua missione.  

Chiediamo scienza, sapienza, intelligenza, consiglio, pietà, timor di 

Dio. Soprattutto chiediamo: lo zelo per la salute delle anime. Chiediamo 

l’amore alla Chiesa, la fortezza, la generosità, la pietà. Chiediamo di essere 

nella Chiesa membra vive ed operanti...». 
 

Il nostro Fondatore, come sempre, si dimostra un uomo di altissima 

spiritualità, e nello stesso tempo concreto e di azione. Facendoci dono in 

questo breve stralcio di una meditazione sui doni che lo Spirito Santo ha 

effuso nel giorno di Pentecoste su Maria e sugli Apostoli nel cenacolo, in 

particolare la sua attenzione è sull’atteggiamento di Maria: noi siamo invi-

tati a seguirla e ad imitarla nella nostra vita di ogni giorno .  

Don Alberione concretamente chiama e sprona ognuno di noi ad esse-

re testimoni vivi, veri, credibili ed efficaci nella Chiesa, sotto lo sguardo 

tenero e materno di Maria. Infatti, come egli ci ricorda sempre, Gesù è la 

luce; noi dobbiamo essere i riflettori che l’accolgono e la riflettono sulla 

umanità...  

Teogabri 

  

  



 

20 

 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella preghie-

ra contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflettere, 

considerare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando a 

“ragionare” solo come Gesù insegna. 

In questa luce accogliamo con gioia i diversi spunti che l’amico Giancar-

lo Infante, con contributi di varia natura, ci offre di volta in volta, tutti destina-

ti a nutrire la nostra mente di contenuti evangelici e spirituali. 

È ora la volta di un interessante studio su san Francesco, santo sempre 

molto attuale. 

 

CRISTINA SICCARDI 

SAN FRANCESCO  

una delle figure  

più deformate della storia 

(Milano 2019) 

San Francesco come tutti i santi 

fondatori ha vissuto il rapporto cari-

sma-istituzione non senza problemi e 

fraintendimenti, risolvendoli tuttavia 

alla luce della linea ecclesiale indicata 

da San Paolo. Il quale esorta i Corinzi 

ad amministrare i doni dello Spirito 

Santo, per l’edificazione della Chiesa, 

senza lasciar spazio a nessuna autore-

ferenza, ma ricorrendo all’immagine 

delle membra e del corpo umano.  

È comunque certo che il Santo serafico che ripristinò la stretta os-

servanza religiosa, che si spogliò di tutto quanto possedesse per amore 

di Cristo crocifisso, che indicò la via della penitenza e della povertà per 

conseguire la vera ricchezza e la vera pace, esercita ancora oggi un 

grande fascino su credenti e non credenti di tutte le età. Tuttavia, tale fi-



 

21 

 

gura, al tempo stesso carismatica ed istituzionale, è stata a volte defor-

mata da interpretazioni che non corrispondono ad essa.  

Cristina Siccardi, nell’interessante libro che stiamo presentando, la-

scia intendere che probabilmente san Francesco si sarebbe svincolato dal 

ritratto di lui fornito da molti suoi illustri interpreti. I quali tendono a di-

pingerlo con tinte annacquate facendone “il personaggio pacifista, inter-

religioso, ambientalista, animalista … decantato e portato a modello tan-

to dai laicisti quanto dalla maggior parte degli uomini di Chiesa con-

temporanei” (p. 20). Egli infatti era intransigente circa l’osservanza e la 

totale sottomissione alla Curia Romana. Proponendosi di imitare e se-

guire Cristo povero, casto, crocifisso, egli fece del sacrificio lo strumen-

to per emendare le laceranti piaghe che affliggevano la Chiesa a lui coe-

va. Non puntò quindi il dito sulla corruzione esistente nel Clero, non cri-

ticò né sollevò riserve circa alcune figure istituzionali che davano scarso 

esempio di coerenza evangelica, ma cercò di riparare le mura della 

Chiesa, innanzitutto nella sua persona, attraverso la via della mortifica-

zione interiore ed esteriore e della osservante sequela e sottomissione al-

le gerarchie ecclesiastiche: “La sua predicazione, basata sul Vangelo, 

non è mai contro la Chiesa, ma per e con la Chiesa di Roma, dottrinal-

mente integra, senza ambiguità, né sbavature” (p. 37).   

Sulla base poderosa delle Fonti Francescane, la Siccardi mette in 

evidenza tutti i passaggi salienti della vita del Serafico, giungendo infine 

alla considerazione di quel Testamento redatto da “colui che, da dopo la 

conversione, non ha voluto nient’altro che seguire l’esempio di Gesù e, 

dunque, la perfezione evangelica” (p. 259). San Francesco difatti “ha 

dimostrato che l’esistenza proposta da Cristo nel Vangelo è possibile. 

Egli ha vissuto il Nuovo Testamento, che conosceva palmo a palmo, alla 

lettera, ha compiuto questa vita seguendone anche i più piccoli partico-

lari, ha scrupolosamente e amorevolmente applicato gli insegnamenti di 

Gesù” (p. 21). Ecco quindi lo svolgersi di una concisa ma scrupolosa ri-

costruzione della vita del Santo a partire dalla sua infanzia, dal-

l’ambiente storico e religioso dell’epoca, fino alla conversione, al-

l’incontro con il lebbroso, al suo spogliamento di tutto effettuato davanti 

al vescovo e al padre Pietro di Bernardone. Tale profilo agiografico è 



 

22 

 

fedele alla cronaca e alla storiografia relativa del Santo ed è quindi sce-

vro da interpretazioni soggettive e ricami deformanti.  

Il ritratto del Santo fornitoci dall’Autrice diventa anche una più 

adeguata raffigurazione della tanto bistrattata epoca nella quale egli vis-

se. Il XIII secolo, insieme a tutto il grande periodo medievale durato 

all’incirca mille anni, è difatti spesso soggetto ad illazioni e caricature, 

tanto da divenire un’offesa l’essere bollati con lapidari riferimenti ai 

presunti secoli bui del Medioevo. Difatti, nonostante la medievistica 

universitaria si stia da tempo impegnando per dimostrare l’infondatezza 

delle leggende nere anti-medievali, sono ancora assai diffusi gli infonda-

ti pregiudizi relativi a tale periodo, dal quale sono scaturite la modernità 

e il progresso. Tutto questo nonostante che “alcuni dizionari ed enciclo-

pedie hanno cominciato a considerare i Secoli Bui solamente come 

un’invenzione” (R. Stark, La vittoria della Ragione, Torino 2006, p. 70). 

L’attualità del messaggio che il Santo di Assisi, passato alla gloria 

il 3 ottobre 1226, ha sollevato nell’ambito medievale, ancora oggi si dif-

fonde con la stessa freschezza e modernità, con le stesse provocazioni e 

soluzioni relative al contrasto tra la Via di Dio e le vie del mondo. A tale 

proposito, viene in mente una graffiante affermazione dello scrittore cat-

tolico Gilbert K. Chesterton: “Ogni generazione viene convertita dal 

Santo che maggiormente la contraddice” (San Tommaso d’Aquino, Ve-

rona 2008, p. 20).  

Infatti, ogni santo nella sua tipica specificità si presenta come me-

dicina, come antidoto ai mali che attraversano l’epoca nella quale egli 

vive, perché si dispone in direzione contraria distaccandosi da essa, pur 

essendovi ben innestato. Appunto per questo, se san Francesco da una 

parte si è opposto alla corrente del mondo secolare con l’esempio di una 

vera ed integrale povertà evangelica, dall’altra in segno di riparazione e 

di concordia ha tuttavia teso verso di essa le sue mani caritatevoli e sof-

ferenti, segnate dalla passione di Cristo, al fine di ricondurre gli uomini 

a Dio e alla sua Chiesa, fondata sulla inespugnabile Roccia Petrina. 

                                                             Giancarlo Infante 

  



 

23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

30 giugno 

Solennità di san Paolo Apostolo 

Patrono della Famiglia Paolina 
 

 

 

 

 

 

  

«Vivi Paolo! Di nuovo con la tua scienza, con il tuo 

spirito, con il tuo zelo, con il tuo fervore, con la santità. 

Vivi ed illumina le menti ottenebrate, vivi e sostieni nelle 

lotte gli apostoli ardenti dei nostri giorni; vivi e porta 

alle anime intime, alle anime che amano la comunica-

zione più stretta con Dio, le tue elevazioni e le tue con-

templazioni!». 
                                                            G. Alberione  



 

24 

 

Comunicando tra noi… 

 

 

Benedetti dal Vescovo di Piazza Armerina 

i locali della nuova “Casa San Gabriele” 

 

Venerdì 19 marzo, in occasione della festa liturgica di San Giuseppe, il 

Vescovo di Piazza Armerina, Mons. Rosario Gisana, ha visitato e benedetto i 

nuovi locali dedicati a San Gabriele Arcangelo, patrono del nostro Istituto di 

vita consacrata, gra-

zie al quale noi fra-

telli consacrati por-

tiamo la denomina-

zione di Gabrielini. 

Al termine del-

la benedizione è sta-

to svelato il crocifis-

so di San Damiano, 

simbolo sempre pre-

sente per noi consa-

crati durante la no-

stra formazione in 

noviziato, ma anche 

segno che ci ha ac-

compagnato durante 

le attività e le diver-

se iniziative svolte 

negli anni precedenti all’interno del nostro Oratorio Giovani Orizzonti. Dopo 

anni di attesa, non privi di momenti di sconforto e difficoltà, in una data così 

carica di significato, abbiamo affidato al Signore Gesù il nostro apostolato, at-

traverso la preghiera e la benedizione del nostro Vescovo e la presenza, se pur 

lontana fisicamente a causa della pandemia, ma molto vicina spiritualmente, 

dei nostri superiori paolini e dei nostri amici Gabrielini.  

Significativo il messaggio del Delegato del nostro Istituto, don Guido 

Gandolfo, di cui vogliamo riportare alcune parole: 



 

25 

 

«Vi raggiungo molto volentieri in occasione dell’inaugurazione dei nuovi 

locali della “Casa San Gabriele”. È una realizzazione che avete desiderato, 

pensato, e voluto con tutte le vostre energie! Il Signore vi concede oggi di ve-

dere realizzato il vostro so-

gno! Esprimiamo la nostra 

profonda riconoscenza a 

S.E. Mons. Rosario, Vesco-

vo, per aver benevolmente 

accolto l’invito a benedire la 

nuova Casa». 

Noi Gabrielini di Piaz-

za Armerina desideriamo 

che questi locali possano di-

ventare il centro e il cuore 

vitale per programmare ed 

avviare progetti da svolgere 

poi fuori, per una chiesa in 

uscita che, come afferma il 

Concilio Vaticano II, possa 

essere pronta a scorgere i 

segni dei tempi.  

Una missione che ci 

spinge ad uscire nelle peri-

ferie, nei quartieri e nei luo-

ghi di aggregazione presenti 

nel territorio, in piena siner-

gia con il nostro carisma 

paolino e portando il mes-

saggio del nostro fondatore 

il beato Giacomo Alberione: 

portare e far conoscere a tut-

ti Gesù Maestro, Via, Verità 

e Vita. 

I locali vedranno anche 

la presenza attiva dell’apo-

stolato che già da anni an-

diamo svolgendo attraverso 



 

26 

 

l’associazione Giova-ni Orizzonti. Una realtà nata da 15 anni e ben consolida-

ta, e che coinvolge le famiglie e i giovani del territorio. 

 

 

Infine, una parola di forte gratitudine alle proprietarie della casa che han-

no concesso i locali e che, con la loro collaborazione, hanno permesso la buona 

riuscita di quest’opera.  

Un grazie anche a tutti coloro che durante la giornata si sono recati da noi 

e hanno visitato la “Casa San Gabriele” e la Cappellina interna dedicata a Ma-

ria Regina degli Apostoli, nella quale all’interno sono custoditi la statua di Ma-

ria e il crocifisso. 

Davide Campione 

Filippo Magro 

 

  



 

27 

 

   Per il ritiro personale 
 

 

Argomento sempre molto utile e appropriato per le nostre giornate 

di ritiro sono i consigli evangelici.  

Ci soffermeremo su di essi per alcuni dei prossimi mesi che il Si-

gnore ci concederà di vivere. Intendiamo considerarli soprattutto nel-

l’ottica del nostro amato Fondatore don Giacomo Alberione. 

Per questa occasione focalizziamo il consiglio della OBBEDIENZA. 
 

 

L’OBBEDIENZA 

“L'obbedienza è la massima libertà” 
 

1. Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 

 

Filippesi, 2: 

     5
Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gesù: 

6
egli, pur essendo 

nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio l’essere come Dio, 
7
ma 

svuotò se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli 

uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, 
8
umiliò se stesso facendosi 

obbediente fino alla morte e a una morte di croce. 
     9Per questo Dio lo esaltò e gli donò il nome che è al di sopra di ogni no-

me, 
10
perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra 

e sotto terra, 
11
e ogni lingua proclami: «Gesù Cristo è Signore!», a gloria di 

Dio Padre. 

 
1. IL DETTATO DELLO STATUTO 

 

21.  Con la professione dell’obbedienza consacrata, i membri «offrono a 

Dio la piena dedizione della propria volontà come sacrificio di se stessi, e per 

mezzo di questo sacrificio in maniera più costante e sicura si uniscono alla vo-

lontà salvifica di Dio» (PC 14). 

22.  L’obbedienza, espressa dal Consiglio Evangelico professato 

nell’Istituto, ha come fine l’attuazione della dottrina di Gesù, che «assumendo 

la condizione di servo» (Fil 2,7), venne tra gli uomini per insegnare loro a fare 



 

28 

 

la volontà del Padre (cf Gv 4,34) e così divenire suoi figli adottivi (Ef 1,5). 

«Senza l’amore, la sottomissione è un fiore senza profumo» (UPS, I, 526). 

23.  La professione del Consiglio Evangelico dell’obbedienza obbliga i 

membri a sottomettere la volontà al legittimo Superiore, quale rappresentante 

di Dio, quando comanda in conformità allo Statuto (cf PC 14; CDC 601). 

24.  Per realizzare l’obbedienza consacrata ed essere «strumenti eletti» (cf 

At 9,15) nelle mani del Padre e portare a tutti il suo disegno di salvezza, i 

membri: 

– avranno una filiale devozione verso il Papa, «per attingere più diretta-

mente la dottrina, lo spirito e l’attività dell’apostolato» (cf AD 115) «e gli ob-

bediranno anche in forza del voto» (cf CDC 590 § 2); 

– procureranno di obbedire ai loro legittimi Superiori, «sapendo di dare il 

proprio contributo all’edificazione del corpo di Cristo secondo il piano di Dio» 

(cf PC 14); 

– rispetteranno le disposizioni di coloro che esercitano il servizio del-

l’autorità nel campo naturale, civile ed ecclesiastico, operando, comunque, una 

giusta valutazione. «Non ipocrisia, ma cuore aperto e condotta chiara»4. 

25.  L’obbedienza, per «far pervenire al suo pieno sviluppo la personalità 

del consacrato» (PC 14), richiede che egli viva in una dimensione di profonda 

libertà interiore (cf GS 17), scevra da ogni forma di fariseismo e di giudizio 

superficiale (cf Mt 23,13; Lc 6,41-42), per essere sempre disponibile alle esi-

genze della vita secondo lo Spirito (cf Gal 5,16ss). 

26.  Mezzo eccellente, per vivere sempre nel clima dell’obbedienza, «è 

redigere e sottomettere all’approvazione del legittimo Superiore un regolamen-

to di vita, adatto alle esigenze del proprio stato» (D. Alberione). Questo si po-

trebbe realizzare nell’incontro annuale degli Esercizi Spirituali. 
 

 

2. I CONSIGLI RELIGIOSI NELLA VISIONE SPECIFICA DEL FONDATORE  

 

Voto di obbedienza. 
 

Anche in relazione al voto di obbedienza la preoccupazione prima di don 

Alberione è l’integralità della persona umana. Egli desidera una obbedienza 

completa, tale da coinvolgere tutte le facoltà della persona: 

                                                 

4
 G. ALBERIONE, in Doc. Cap., 473. 



 

29 

 

«L'obbedienza completa: di mente, di cuore, di volontà. 

Di mente: significa capire il senso, il fine, i limiti di quanto è disposto. Esem-

pio: a chi viene affidata una classe di studenti, la direzione di un periodico, ecc. La 

scuola di un anno deve svolgere un programma, perciò la preparazione, la spiega-

zione, l’esigere, in patientia et doctrina (1Tim 4,2), e con metodo conveniente e 

portare alla promozione la quasi totalità degli alunni. In proporzione la direzione di 

un periodico; i mezzi ed il fine. 

Di cuore: significa mettere amore all’ufficio, al compito, all’incarico ricevu-

to. Amarli in quanto vi è la volontà di Dio e un’occasione di molti meriti. Esami-

nare spesso la coscienza in proposito. 

Di volontà: accettarli con pieno consenso e piena docilità, applicare le forze 

spirituali e fisiche, molta preghiera per la buona riuscita».
5
 

 

Ancora una volta l’indirizzo di sempre! Tutto l’essere: entrare con tutta la 

persona nell’obbedienza. Un orientamento che contrassegna la pedagogia del 

Fondatore fin dagli anni ’30: 

«Vedete: lo star sottomessi bene al Signore vuol dire donargli perfettamente 

volontà, obbedienza, tempo, corpo. [...] Ora se noi sottomettiamo tutto noi stessi a 

Dio egli sottometterà tutto a noi: “Omnia vestra sunt, vos autem Christi, Christus 

autem Dei” (2Cor 3,22-23). Chi si lascia dominare da Dio, domina il mondo, di-

viene padrone di tutto, diviene libero e domina le sue passioni, domina i suoi istinti 

carnali, domina la superbia, domina la vanità; egli è un padrone perché dà tutto a 

Dio. “Veritas liberabit vos” (Gv 8,32). L’obbedienza ci rende forti: “Servi legum 

sumus, ut liberi esse possimus”, diceva già Cicerone».
6
 

«Nella vostra Congregazione non vi sia soltanto obbedienza esterna ma unio-

ne di mente, di cuore, di opere; prima di mente e di cuore onde ognuno pensi, vo-

glia, desideri quello che deve volere e desiderare tutta la famiglia la quale è ancora 

in una certa evoluzione».
7
 

Insieme con l’immancabile richiamo all’integralità della persona, don Al-

berione introduce un altro concetto, molto illuminante: la interdipendenza. Il 

Maestro Giaccardo se ne fa interprete efficace, coniando l’espressione “obbe-

dienza organica”. La comunità paolina, caratterizzata da attività e impegni di-

versificati – di preghiera, di studio, di apostolato, di vita comunitaria –, deve 

funzionare come un “organismo”, dove ogni membro, mentre attende con re-

sponsabilità al proprio dovere, è rispettoso delle esigenze e delle disposizioni 

                                                 

5
 UPS, I, 526. 

6
 G. ALBERIONE, Si vis perfectus esse, p. 180. 

7
 FSP35, p.246. 



 

30 

 

ricevute. In altri termini: occorre l’interdipendenza, per cui è indispensabile 

coniugare armoniosamente la “responsabilità di ufficio” con lo “stare 

nell’obbedienza”: 

«Cosa difficile nell’esercizio dell’obbedienza: ricevere un’educazione di re-

sponsabilità come si dà in Casa e nello stesso tempo stare nella sudditanza. In Casa 

non c’è dipendenza meccanica, ma organica. E cioè: come nel nostro corpo umano 

i vari organi funzionano senza comando diretto, così in Casa ognuno ha responsa-

bilità e non solo di se stesso, ma anche di altri e di altro. (Per esempio una che sta 

alla macchina ha la responsabilità della macchina; e nello stesso tempo ha la liber-

tà). Avere responsabilità nel proprio ufficio, sulle persone che ci sono affidate, nei 

reparti e stare nell’obbedienza, nella sudditanza. È molto più facile dire “Comandi 

pure: io faccio”. - No, no: hai la tua responsabilità, fa’ tu».
8
  

In questo modo si diventa veramente liberi nell’obbedienza.
9
 Don Albe-

rione, fin dai primi anni, segue esattamente questa linea pedagogica: portare il 

giovane a comportarsi in modo tale che, emessi i voti, “ognuno sia capace di 

fare da sé”. L’assistenza, ben lungi dal “vigilare” e dal “sorprendere”, ad un 

certo momento deve risultare non più necessaria. E il Primo Maestro ribadisce 

con forza ai suoi giovani: “Io vi voglio così”! Chi non è capace di usare bene 

della sua libertà, in questo tipo di obbedienza responsabile, non si inoltri nella 

vita religiosa: 

«Voglio questo: che non ci sia bisogno di assistenza: fatti i voti che ognuno 

sia capace di fare da sé. Gli assistenti devono essere a dire: l’orario quest’oggi è 

così; non a vedere se si fa; devono comunicare, ma non che ci sia bisogno di vigi-

lare, di sorprendere, di alzarsi di notte... Quando è così non siete capaci, e allora? 

Figliuoli, nella vita sarete sempre da capo... Io vi voglio così: ecco ciò che voglio. 

Se avete buona volontà venite così, se non avete buona volontà rinunciate. [...] Ma 

io vi voglio liberi! Ma capite bene: siete persuasi che così si fa bene? Così siete li-

beri: vi mettete lì, studiate, pregate, fate i vostri affari e nessuno vi dice niente, sie-

te i più felici degli uomini. Se non venite così, vedete, non andate avanti».10 

                                                 

8
 G.T. GIACCARDO, Dobbiamo farci santi, Ritiro mensile, Alba 18 novembre 1944. 

9
 La riflessione attuale è molto sensibile a questa visione dell’obbedienza come vera 

libertà: «Mi piace considerare l’obbedienza evangelica come la festa della misericordia 

ove la libertà viene liberata dal suo egocentrismo e ateismo per divenire dono. Vivendo 

nella libertà liberata, profetizziamo la dimensione teologale e solidale della vita» 

(MARCELLA FARINA, Donne consacrate oggi. Di generazione in generazione alla seque-

la di Gesù, Milano, Paoline 1997, p.283). 
10

 G. ALBERIONE, Si vis perfectus esse, pp.183-184.  



 

31 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Dedico abbondante tempo a riflettere su come Gesù Maestro abbia voluto 

farsi obbediente “fino alla morte, e a una morte di croce” (Fil 2,8). Modello ec-

celso, così coinvolgente per la mia persona! Quindi mi interrogo: 

 Come sto permettendo a Gesù di continuare a vivere-in-me la sua scelta 

di obbedienza?  

 Don Alberione mi dice che Gesù è “la volontà vivente del Padre”. Cerco 

di avere seria docilità perché sia Lui ad operare le scelte, anche le più 

piccole, nel mio vissuto quotidiano? 

 Come suggerisce lo Statuto (art. 26), ho redatto e tengo presente ogni 

giorno il “regolamento di vita” da cui lasciarmi guidare? 
 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

 Entro in preghiera con Gesù-Vita, che nei lunghi e frequenti incontri di 

preghiera ha attinto forza per compiere quanto era gradito al Padre. 

 Il Fondatore mi assicura che Gesù-Vita, “con virtù e sacrifici continuati” 

(DF 43) ha acquistato le grazie necessarie per ogni nostra età. Gli do-

mando che sia Lui stesso a compiere in me quanto desidera il Padre. 

 Prego bene il 4° mistero gaudioso, con il quale sono invitato a chiedere, 

come frutto, proprio l’obbedienza (cf Libro delle Preghiere, p.89). 

 Mi affido fiduciosamente a Maria, la virgo oboediens, che invochi per 

me e accolga in me lo Spirito Santo, al fine che ogni mia azione risulti 

gradita al Padre celeste. 

 Prego fervorosamente Gesù come mi guida l’amato Fondatore: «Signo-

re, fammi comprendere come io devo obbedire sempre e in tutto. Dammi 

questo spirito di mortificazione interiore della mia volontà. Fammi co-

noscere i meriti dell’obbedienza e la gran pace che essa porta all’a-

nima. Fammi ancora conoscere come debbo obbedire: non perché vedo 

buona e vantaggiosa l’opera comandata, ma perché è comandata, per-

ché è di tua volontà. Tu sempre ed in tutto puoi disporre di me. Io sono 

tuo, ti appartengo totalmente, in ogni mia facoltà ed energia; in ogni 

momento. Da te tutto accetto; disponi di me come ti piace, in vita ed in 

morte: sia fatta, non la mia, ma la tua volontà» (Brevi meditazioni per 

ogni giorno dell’anno, pp. 237-238).  

  



 

32 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Giuseppe  C. (31 maggio)         Domenico S. (19 giugno)     

Mario B. (22 giugno)                Matteo A. (25 giugno) 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Francesco L. (1 maggio)                  Mario Bonati   (20 maggio)              

Paolo Leuci (30 maggio)                 Angelo Bassi (26 giugno)         

 
Intenzione per il mese di maggio: 

O Maria, Madre della Chiesa e Madre mia, tu che sei nella Trinità divi-

na, insegnami a vivere, per mezzo della liturgia e dei sacramenti, in comu-

nione sempre più intima con le tre divine Persone, affinché tutta la mia vita 

sia un “gloria al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo” (Preghiere, pag. 58). 

 
Intenzione per il mese di giugno: 

O San Paolo, fa’ che possiamo sempre meglio conoscerti, amarti, imitar-

ti; che siamo le membra vive della Chiesa, corpo mistico di Gesù Cristo. 

Suscita molti e santi apostoli (Preghiere della Famiglia Paolina, pag. 213). 

 
Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la 

sua luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 
Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 
 

 


