10 Sono con Vol

MAGGIO - GIUGNO 2021

Circolare di collegamento, formazione e animazione
dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangeloy,

di vita secolare consacrata, «opera propria»

della Societa San Paolo e parte integrante

della Famiglia Paolina suscitata

nella Chiesa dallo Spirito Santo

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971).



Indice

Lettera del Delegato 3
Spunti biblici 6
In comunione con la CHIESA 11
Parole di luce 15
Per conoscere piu da vicino don Alberione 16
La parola del Fondatore 18
“Jo non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 20
Comunicando tra noi... 24
Per il ritiro personale 27
Pro-memoria 32

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:
www.stpauls.it/ita/home.htm
www.alberione.org

sui Gabrielini:
www.sangabrielarcangelo.org

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo

Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei
Gabrielini

1T94Q0306909606100000159948

lo sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilita del Delegato dell’Istituto «San
Gabriele Arcangeloy, elevato a «Ente riconosciuto come persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno
in data 24 aprile 1995.


http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/

Lettera del Delegato

Carissimi amici Gabrielini,

innanzitutto desidero raggiungervi nominalmente per augurare ad ognu-
no di godere in pienezza della gioia pasquale che la Risurrezione di Gesu ci ha
donato anche quest’anno.

1 mesi di maggio e giugno sono senz’altro tra i piu ricchi e fecondi, sotto
l"aspetto spirituale-apostolico. La vergine Maria, alla quale la tradizione po-
polare lega il mese di maggio, dispone le nostre menti e i nostri cuori a vivere
intensamente le ricchissime celebrazioni liturgiche dell’Ascensione e della
Pentecoste, alle quali fanno seguito festivita non meno importanti: SS.ma Tri-
nita, SS.mo Corpo e Sangue di Cristo, sacratissimo Cuore di Gesu, fino alla
solennita dei santi Pietro e Paolo.

Dal momento che tutto ci parla di grazia e di vita, questo periodo, in re-
lazione al nostro itinerario di conformazione al Maestro Divino, si rivela mol-
to opportuno per una riflessione comune sugli stati di vita, nei quali ci siamo
introdotti sempre sotto la guida del nostro amato Fondatore. Ora siamo ap-
prodati allo stato religioso.

“Lo Stato Religioso e uno stato di vita in cui si tende alla perfezione...”
(DF 85)

Dopo lo stato laicale e lo stato sacerdotale, don Alberione passa a trat-
tare il tema dello stato religioso. Ad esso, com’eé comprensibile, egli dedica
molte pagine: e anche noi ci soffermeremo su questo stato per diversi nu-
meri della circolare. Iniziamo considerando insieme gli elementi essenziali
dello stato religioso.

Lo stato religioso

1. Lo Stato Religioso é uno stato di vita in cui si tende alla perfezione
mediante 1’osservanza dei tre voti nella vita comune. Stato: cioé ha una
stabilita; di perfezione: e quindi tutte le famiglie religiose sono uguali nel-
la sostanza per il fine primiero; che si consegue coi tre voti; distinguendo-
si solo per il fine secondario (educazione, infermi, stampa, ecc.). Vita
comune essendo questa un obbligo.

2. Importanza. Per il Religioso: piu grazie, piu facilita alla santita, sal-
vezza piu sicura, morte piu tranquilla. Per la societa: fanno le grandi ope-

3



re; sono una esterna manifestazione della santita della Chiesa, sono esem-
pio santo, sono piu fermi nella dottrina.

3. Pratica. Stima dello stato; considerarne i privilegi e le grazie; restare
umili e santamente desiderosi.

Lo stato religioso e caratterizzato, quindi, da tre elementi: € uno stato,
per cui “ha una stabilita”; ¢ stato di perfezione, fine conseguito con i tre vo-
ti; e stato di vita comune. Al Fondatore interessa sottolineare che si tratta di
un dono immenso innanzitutto per il religioso stesso in quanto gli procura
abbondanza di grazie, gli facilita il cammino verso la santita e gli assicura
garanzie di salvezza. E dono anche per la societd, a motivo delle “grandi
opere” che compiono i religiosi, per il loro forte contributo di dottrina sicu-
ra, e per la loro testimonianza di vita santa. Uno stato che merita la stima di
tutti; e, trattandosi di un dono ricevuto, esige umilta e desiderio santo.

Sono aspetti ribaditi all’infinito dal nostro Fondatore. Solo qualche
cenno: «Lo stato religioso ha le sue radici nelle profondita del Vangelo. Il
cristianesimo passera sempre per il mondo come un paradiso vivente, paz-
zia per gli uni, scandalo per altri; per noi € verita e realta divina; lo si rivela
dalle otto beatitudini annunziate dal Maestro Divino. Tanto piu lo stato re-
ligioso, che ¢ il perfezionamento della vita cristiana, la pratica integrale del
Vangelo, sembra un paradosso: sacrificare la propria vita per salvarla; per-
dere tutto per salvare tutto. E questo € il culmine del paradosso: la poverta
diventa ricchezza; I’abiezione, esaltazione; la verginita maternita; la servitu,
libertd; il sacrificio, beatitudine; il servizio, apostolato; la morte, vita».* E
ancora: «ll buon religioso non ha neé il volere, né il non volere, ma tutto ha
deposto nelle mani dell’autorita, dell’istituto; ha deposto nelle mani: fa e
adopera ma secondo il volere di Dio. Avanti dunque: arrivare fino alla doci-
lita non solo, ma anche all’abbandono in Dio. Questo ¢& perfetto!».

Draltra parte non c¢’¢ spazio per I’improvvisazione: infatti «il giovane,
per una scelta cosciente, deve conoscere sostanzialmente la differenza tra lo
stato religioso e lo stato coniugale; deve aver dato prova lunga e chiara del-
le virtu di castita, obbedienza e poverta; deve trovarsi bene nella nuova vita

! G. ALBERIONE, Ut perfectus sit homo Dei, 1, 55.
2 G. ALBERIONE, Alle Suore di Gesl Buon Pastore, 1963, 112.

4



di comunita in cui e entrato; deve mostrare attaccamento soprannaturale
all’apostolato; deve avere un’istruzione adeguatax».®

Cari amici, quali risonanze salgono spontanee al vostro cuore leg-
gendo queste riflessioni del nostro Fondatore?

E vero che IIstituto San Gabriele Arcangelo non é istituto religioso
nel senso canonico del termine. Questo perché manca di un elemento
fondamentale dello stato religioso: la vita comune. Ma quanto al resto,
gli orientamenti dati per i religiosi interessano ben da vicino ogni Ga-
brielino! Anche ogni Gabrielino ha emesso i voti, ed ognuno percepisce
come realta splendida che pure per lui “la poverta diventa ricchezza;
I’abiezione, esaltazione; la verginita maternita; la servitu, liberta; il sa-
crificio, beatitudine; il servizio, apostolato; la morte, vita”!

Nel frattempo, vediamo avvicinarsi la data degli Esercizi spirituali:
dal 26 luglio al 1° agosto ad Ariccia. Cosa ci riserveranno i prossimi
mesi? Il Signore ci consentira di vivere, di presenza fisica, quelle gior-
nate? Nonostante tutte le perplessita che la pandemia ci elargisce gior-
no dopo giorno, sento dentro una forte fiducia che quest’anno riuscire-
mo a fare insieme il nostro corso di esercizi...

In attesa di vedervi di persona, a tutti il mio saluto cordiale, con
[’augurio di ogni bene nel Signore.

D. Quidle Goameloffo
Don Guido Gandolfo, ssp
Delegato ISGA

% San Paolo, marzo 1951.



Spunti biblici

VOISIETESALEDELLATERRA
ELUCEDEL MONDO

«Voi siete il sale della terra... Voi siete la luce del mondo... Cosi ri-
splenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre ope-
re buone e rendano gloria al vostro Padre che € nei cieli» (Mt 5,13-16).
— “lo sono la luce vostra e mi servird di voi per illuminare ” (AD 157).

La parola di Papa Francesco

«Gesu dice ai suoi discepoli: “Voi siete il sale della terra... voi siete
la luce del mondo” (Mt 5,13.14). Questo ci stupisce un po’ se pensiamo
a chi aveva davanti Gesu quando proferiva queste parole. Chi erano quei
discepoli? Erano pescatori, gente semplice... Ma Gesu li guarda con gli
occhi di Dio, e la sua affermazione si capisce proprio come conseguenza
delle Beatitudini. Egli vuole dire: se sarete poveri in spirito, se sarete
miti, se sarete puri di cuore, se sarete misericordiosi... voi sarete il sale
della terra e la luce del mondo!

Per comprendere meglio queste immagini, teniamo presente che la
Legge ebraica prescriveva di mettere un po’ di sale sopra ogni offerta
presentata a Dio, come segno di alleanza. La luce, poi, per Israele era il
simbolo della rivelazione messianica che trionfa sulle tenebre del paga-
nesimo. | cristiani, nuovo Israele, ricevono dungue una missione nei
confronti di tutti gli uomini: con la fede e con la carita possono orienta-
re, consacrare, rendere feconda 1’umanita. Tutti noi battezzati siamo di-
scepoli missionari e siamo chiamati a diventare nel mondo un vangelo
vivente: con una Vita santa daremo “sapore” ai diversi ambienti e li di-
fenderemo dalla corruzione, come fa il sale; e porteremo la luce di Cri-
sto con la testimonianza di una carita genuina.

Ma se noi cristiani perdiamo sapore e spegniamo la nostra presenza
di sale e di luce, perdiamo I’efficacia. Quanto bella e questa missione di



dare luce al mondo! & una missione che noi abbiamo. E bella! E anche
molto bello conservare la luce che abbiamo ricevuto da Gesu, custodirla,
conservarla. Il cristiano dovrebbe essere una persona luminosa, che
porta luce, che sempre da luce! Una luce che non e sua, ma ¢ il rega-
lo di Dio, € il regalo di Gesu. E noi portiamo questa luce. Se il cri-
stiano spegne questa luce, la sua vita non ha senso: € un cristiano di
nome soltanto, che non porta la luce, una vita senza senso. E Dio
che ci da questa luce e noi la diamo agli altri. Questa € la vocazione
cristiana» (Angelus, 9 febbraio 2014).

Voi siete la luce del mondo (Mt 5,14)

Scrive Padre Ermes Ronchi: «Gesu ha appena finito di proclamare
il vertice del suo messaggio, le beatitudini, e aggiunge, rivolto ai suoi
discepoli e a noi: se vivete questo, voi siete “sale e luce della terra”.

Una affermazione che ci sorprende: che Dio sia luce del mondo
lo abbiamo sentito, il Vangelo di Giovanni I’ha ripetuto, ci crediamo;
ma sentire — e credere — che anche 1’uomo € luce, che lo siamo anch’io
e tu, con tutti i nostri limiti e le nostre ombre, questo é sorprendente.



E non si tratta di una esortazione di Gesu: siate, sforzatevi di diventare
luce, ma: sappiate che lo siete gia. La candela non deve sforzarsi, se & accesa,
di far luce, ¢ la sua natura, cosi voi. La luce € il dono naturale del discepolo
che ha respirato Dio.

Incredibile la stima, la fiducia negli uomini che Gesu comunica, la
speranza che ripone in noi. E ci incoraggia a prendere coscienza: non fer-
marti alla superficie di te stesso, al ruvido dell’argilla, cerca in profondita,
verso la cella segreta del cuore, scendi nel tuo centro e la troverai una lu-
cerna accesa, una manciata di sale. Voi che vivete secondo il Vangelo siete
una “manciata di luce gettata in faccia al mondo” (Gigi Verdi). E lo siete
non con la dottrina o le parole, ma con le opere: risplenda la vostra luce
nelle vostre opere buone.

Tu puoi compiere opere di luce! E sono quelle dei miti, dei puri,
dei giusti, dei poveri, le opere alternative alle scelte del mondo, la diffe-
renza evangelica offerta alla fioritura della vita.

Quando tu segui come unica regola di vita I’amore, allora sei Luce e

Sale per chi ti incontra. Quando due sulla terra si amano diventano
luce nel buio, lampada ai passi di molti. In qualsiasi luogo dove ci si
vuole bene viene sparso il sale che da sapore buono alla vita.

Isaia suggerisce la strada perché la luce sia posta sul candelabro e
non sotto il moggio. Ed é tutto un incalzare di verbi: Spezza il tuo pane, in-
troduci in casa lo straniero, vesti chi & nudo, non distogliere gli occhi dalla
tua gente. Allora la tua luce sorgera come [’aurora, la tua ferita si rimar-
ginera infretta.

Illumina altri e ti illuminerai, guarisci altri e guarirai. Non restare cur-
vo sulle tue storie e sulle tue sconfitte, ma occupati della terra, della
citta dell’altro, altrimenti non diventerai mai un uomo o una donna ra-
dioso/a. Chi guarda solo a se stesso non si illumina mai.

Allora sarai lucerna sul lucerniere, ma secondo le modaliia proprie
della luce, che non fa rumore e non violenta le cose. Le accarezza e fa
emergere il bello che é in loro. Cosi “noi del Vangelo” siamo gente che
ogni giorno accarezza la vita e ne rivela la bellezza nascosta.

Voi siete il sale della terra (Mt 5,13)

Soffermiamoci ora sul simbolo del sale.
I commenti di diversi autori evidenziano che il sale prima di tutto é cio
“che ascende dalla massa del mare, rispondendo al luminoso appello del so-



le. Cosi il discepolo ascende, rispondendo alla chiamata, all’attrazione
dell’infinita luce divina” (Giovanni Vannucci).

Ma poi discende sugli alimenti, sulla tavola. Perché se il sale resta
chiuso nella saliera, non serve a niente: deve sciogliersi negli alimenti, de-
ve darsi. Cosi il cristiano deve essere generoso di se.

Nello stesso tempo si sottolinea che il sale da sapore. Paolo dice: “lo
non ho voluto sapere nient’altro che Cristo, e questi crocifisso” (cf Cor 2,1-
5). “Sapere” & molto di piu che “conoscere”: significa avere il sapore di Cri-
sto. E questo accade quando Cristo e disciolto in me come sale; quando mi
penetra, come pane, in tutte le fibre della vita. Allora io divento sua parola,
suo gesto, suo cuore.

Gesu non dice: voi siete il miele del mondo, ma il sale, che non ¢

buonismo o accondiscendenza, ma conserva cid che deve durare. E come
un istinto di vita che penetra in tutte le cose minacciate dal degrado e le
conserva, ed é qualcosa che da gusto alla vita.

Il sale & una piccola cosa ma preziosa, come il lievito, come il gra-
nello di senape, come una lucerna accesa nella notte. Era cosi prezioso
ai tempi di Gesu, che la parola “salario” deriva proprio dal sale, per-
ché la paga era corrisposta insale.



Quando due si amano sulla terra, questo da luce agli altri; nel noi di
una famiglia dove ci si vuol bene c’¢ il sapore, il senso, il sale della vita;
nella comunita accogliente, nel gruppo, nella cooperativa, insieme noi
siamo luceesale.

Ai suoi discepoli Gesu ricorda di dare sapore al mondo. Come? Con
I’amore! E 1’amore che da gusto ad ogni cosa. La famiglia diventa tanto
piu indifferente e “insipida” quanto piu i suoi componenti si rifiutano di
essere luce e sale.

Essere sale per la terra, allora, vuol dire aiutare le persone a trovare
un senso (sale), il loro senso, a cio che accade loro. Altrimenti la gente pen-
sa che le cose accadono cosi per caso (il caso é il nome incognito di Dio!).

Dobbiamo insegnare alle persone a riflettere su cid che vivono, a
farsi delle domande, ad ascoltare Dio che ci parla sempre e in conti-
nuazione, attraverso i fatti, gli eventi e gli incontri di ogni giorno. La
parola sapienza viene dal latino “sapere” che vuol dire assaggiare. Si
diventa saggi, sapienti, quando si gusta, si impara dalle esperienze . Tutto
insegna o nulla insegna: dipende da noi. La vita € una grande scuola, se si
vuole imparare. Ma solo se si vuole imparare.

Rivolgiamoci dungue a Dio con questa preghiera: «Signore, la luna
prende, il sole da. Fammi essere come te, che sei Sole che illumina, riscal-
da e da energia. Per te, il girasole impazzisce. Senza di te, I'uomo intri-
stisce. Vieni, luce benedetta, fa’ chiaro nei nostri cuori. Vieni, luce be-
nedetta, solo una vita legata a una stella pud dirsi riuscita!».

A cura di Olinto Crespi

10



In comunione con la CHIESA

PAPA
FRANCESCO «L Enciclica, come altri testi di Papa
e ¥ Francesco — scrive sr. Alessandra Smerilli,
‘ FMA —, si ispira direttamente al santo di
Assisi. L’esortazione apostolica Evangelii

SO — gaudium ha come sfondo il “Va’ e ripara la
ECEQJ;EH—JJ“ETJJ mia casa”, la Laudato si’ & modellata sul
Cantico delle creature. Fratelli tutti si lascia

ALESSANDRA ShERIL ispirare dalla capacita di dialogo e dalla

fraternita che hanno caratterizzato la vita e
la missione di san Francesco. Il testo & an-
che attraversato dai grandi temi esposti nel
documento sulla fratellanza umana e rilan-
cia quell’appello come frutto del dialogo e di un impegno congiunto».

Come sappiamo, [’enciclica e molto ampia e tocca numerosi aspetti, qua-
si una sintesi dell’insegnamento del Papa sul tema della fraternita e
dell’amicizia sociale. Ringraziamo [’amico Matteo Torricelli che si & impegna-
to a presentarcela nelle sue linee essenziali.

“Siamo stati fatti per la pienezza,
che si raggiunge solo nell’amore”

Il secondo capitolo dell’enciclica “Fratelli tutti” si presenta come un
corposo commento alla parabola del buon Samaritano, analizzata in pro-
fondita in molti dei suoi aspetti. Papa Francesco propone questa parabola in
un’enciclica rivolta a tutti, indipendentemente dal credo religioso, proprio
perché racconta di fatti e valori da cui chiunque si puo lasciare interpellare.
Lasciamo all’impegno personale la lettura di questo secondo capitolo. Ma
riteniamo importante leggere insieme per intero alcuni numeri particolar-
mente significativi.

11



68. Il racconto, diciamolo chiaramente, non fa passare un insegna-
mento di ideali astratti, né si circoscrive alla funzionalita di una morale
etico-sociale. Ci rivela una caratteristica essenziale dell’essere umano,
tante volte dimenticata: siamo stati fatti per la pienezza che si raggiunge
solo nell’amore. Vivere indifferenti davanti al dolore non é una scelta pos-
sibile; non possiamo lasciare che qualcuno rimanga “ai margini della vi-
ta”. Questo ci deve indignare, fino a farci scendere dalla nostra serenita
per sconvolgerci con la sofferenza umana. Questo é dignita.

78. E possibile cominciare dal basso e caso per caso, lottare per cio
che e piu concreto e locale, fino all’ultimo angolo della patria e del mondo,
con la stessa cura che il viandante di Samaria ebbe per ogni piaga
dell 'uomo ferito. Cerchiamo gli altri e facciamoci carico della realta che ci
spetta, senza temere il dolore o l'impotenza, perché li c’é tutto il bene che
Dio ha seminato nel cuore dell’essere umano. Le difficolta che sembrano
enormi sono [’opportunita per crescere, e non la scusa per la tristezza iner-
te che favorisce la sottomissione. Perd non facciamolo da soli, individual-
mente. Il samaritano cerco un affittacamere che potesse prendersi cura di
quell'uvomo, come noi siamo chiamati a invitare e incontrarci in un “noi”
che sia piu forte della somma di piccole individualita; ricordiamoci che «il
tutto e piu delle parti, ed € anche piu della loro semplice somma» [EG
235]. Rinunciamo alla meschinita e al risentimento dei particolarismi steri-
li, delle contrapposizioni senza fine. Smettiamo di nascondere il dolore del-
le perdite e facciamoci carico dei nostri delitti, della nostra ignavia e delle
nostre menzogne. La riconciliazione riparatrice ci fara risorgere e fara
perdere la paura a noi stessi e agli altri.

81. La proposta e quella di farsi presenti alla persona bisognosa di
aiuto, senza guardare se fa parte della propria cerchia di appartenenza. In
questo caso, il samaritano € stato colui che si e fatto prossimo del giudeo
ferito. Per rendersi vicino e presente, ha attraversato tutte le barriere cul-
turali e storiche. La conclusione di Gesu ¢ una richiesta: «Va’ e anche tu
fa’ cosiy (Lc 10,37). Vale a dire, ci interpella perché mettiamo da parte
ogni differenza e, davanti alla sofferenza, ci facciamo vicini a chiunque.
Dunque, non dico piu che ho dei “prossimi” da aiutare, ma che mi sento
chiamato a diventare io un prossimo degli altri.

12


http://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn60
http://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn60

Del terzo capitolo offriamo alcuni spunti di riflessione che ben si adat-
tano alla vita del laico consacrato. Il titolo del capitolo € “Pensare e gene-
rare un mondo aperto”. A partire da qui, possiamo gia domandarci quale
sia il significato dell’aggettivo aperto.

Cosa intende Papa Francesco? “La mia relazione con una persona che
stimo non puo ignorare che quella persona non vive solo per la sua rela-
zione con me, né io vivo soltanto rapportandomi con lei. La nostra relazio-
ne, se € sana e autentica, ci apre agli altri che ci fanno crescere e ci arric-
chiscono” (n. 89). Si parte quindi da una relazione “base”, quella tra due
persone, per poi arrivare a capire che la stessa dinamica di apertura e la ne-
cessita stessa di apertura si ripropongono, seppur in proporzioni differenti,
nei gruppi di qualsiasi tipo. Per noi, ad esempio, potrebbero essere la fami-
glia di origine, le realta in cui operiamo, il nostro Istituto e la Famiglia Pao-
lina...

Ogni realta, quindi, cresce e rafforza la propria identita solo se in co-
municazione sana e positiva con 1’esterno. 1l rischio — personale e di gruppo
— e di “costituirsi come un ‘noi’ contrapposto al mondo intero” (n. 89) e
noi Gabrielini non ne siamo esclusi. Corriamo questo pericolo costantemen-
te: posso impegnarmi tanto nella preghiera e nei doveri di consacrato, posso
dedicarmi con fervore e zelo all’apostolato, posso diffondere lo spirito pao-
lino e I’amore per le Scritture...; ma devo essere consapevole che tutto que-
sto puo essere vissuto anche come “forma idealizzata di egoismo e mera
autoprotezione” (n. 89).

Papa Francesco (e San Paolo!) individuano 1’antidoto, quell’elemento
che permette alle relazioni di essere aperte, nell’amore. Esso ci permette di
considerare 1’altro (persona, gruppo, etnia, religione...) come prezioso, de-
gno, gradito e bello, al di la delle apparenze. L’amore esige una progressiva
apertura (altrimenti rimarrebbe sterile e arido amor proprio), che si concre-
tizza poi nella maggior capacita di accoglienza e si sviluppa nel senso di re-
ciproca appartenenza: “Voi siete tutti fratelli” (Mt 23,8) ci dice Gesu, e
come fratelli ci accogliamo nella diversita.

Quest’ultima parola ci porta verso un ulteriore sviluppo dell’amore:
non siamo tutti uguali. Personalmente, ho smesso di credere a questa bella
favoletta utopistica dell’uguaglianza totale. Siamo tutti diversi, ciascuno
con il proprio corpo e la propria storia, radici, cultura, inclinazioni, pensie-

13



ro... L’amore restituisce dignita a tutte queste caratteristiche; ecco, se ¢’¢
una cosa in cui siamo tutti uguali é la dignita di esseri umani, figli di Dio.
L’amore apre a questa uguaglianza, promuove le persone in quanto tali e
crea spazio per tutti, non lo toglie a nessuno.

Torniamo al titolo di questo capitolo: “Pensare e generare un mondo
aperto”. | due verbi usati ci interpellano: pensare indica I’attitudine ad ana-
lizzare, interiorizzare, immaginare, desiderare questo mondo aperto; gene-
rare, invece, ci sprona a far si che il pensare non rimanga tale, e ci invita a
orientare le nostre capacita, dono di Dio, verso la sua realizzazione.

Come Gabrielini, chiediamoci quanto il nostro essere laici consacrati
della Famiglia Paolina sia fonte di pensiero e realizzazione concreta
dell’apertura totale dell’amore nella pluralita delle relazioni che viviamo
privatamente e come Istituto.

Matteo Torricelli

14



PAROLE DI LUCE

TEMPO:

«Servire il tempo, perché solo nel tempo trovi Dio e I’eternitay.
(D. Bonhoeffer).

Siamo stati fatti per la pienezza che si raggiunge solo
nell’amore, ci ha ricordato Papa Francesco. Ebbene questo
amore € vero, efficace, generativo, solo se vissuto nel tempo,
In questo tempo, nelle ore che scorrono, negli spazi che abi-
tiamo.

L’amore ¢ concreto, ¢ fatto di gesti, di parole, di silenzi
che hanno il sapore di una presenza discreta e costante;
I’amore ci rende responsabili degli altri perché esso ¢ il “mo-
tore” che spinge il nostro agire nella direzione della vita e
della generativita; ’amore talvolta ¢ impotente di fronte al
dolore, perd mai ¢ “sprecato”; I’amore rivela la volonta e la
presenza di Dio intessute nel tempo.

Pensare e generare un mondo aperto significa dirigere
ogni attimo a Dio (cf L. von Ranke): significa rimanere radi-
cati nell’oggi del tempo, significa vivere in pienezza la no-
stra vocazione ad amare.

«Chi fugge dal presente fugge dall’ora di Dio; chi fugge
dal tempo fugge da Dio. Servite il tempo! Il Signore del
tempo ¢ Dio, la svolta del tempo e Cristo, il vero spirito del

tempo ¢ lo Spirito Santo. [...] Il mio tempo ¢ nelle tue mani
(SI 31,16)» (D. Bonhoeffer).

Tosca Ferrante, ap

15




Per conoscere piu da vicino don Alberione

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-
cando una serie di contributi volti a far conoscere, attra-
verso i principali episodi, la vita e la missione del nostro
amato Fondatore, don Giacomo Alberione.

Le prime attivita pastorali

Ordinato sacerdote il 29 giugno 1907, don Giacomo Alberione ri-
mane ancora alcuni mesi in seminario per affinare la preparazione e con-
tinuare ad esercitarsi nel ministero della predicazione, delle confessioni
e in altre attivita pastorali. In questo periodo termina gli esami di laurea
in teologia a Genova.

Alla fine del 1908 il vescovo di Alba, mons. Francesco Re, ha ben
chiaro quale incarico dare ai nuovi sacerdoti. Don Giacomo, a dir la ve-
rita, non si sente adatto ad essere parroco e all’amico don Giovanni Gal-
lo confida: «4 me sorride I'idea di raccogliere attorno a me della gio-
ventu..., tanti giovani come Don Bosco, per avviarli sulla via dell ’apo-
stolato». L’esperienza di luce avvenuta nella notte di passaggio tra i due
secoli é ancora forte.

Nel marzo del 1908 don Alberione inizia il suo ministero pastorale,
come viceparroco a Narzole, paese che oggi conta circa 3.500 abitanti.
Nel registro parrocchiale si trovano tutti i battesimi amministrati dal no-
stro giovane sacerdote, 33 per la precisione, iniziando dal 21 marzo fino
all’11 ottobre 1908. Benedice solo il matrimonio tra Vittorio Saglietti e
Anna Badano, il 23 maggio.

E qui che don Alberione si fa conoscere dai ragazzi, due in partico-
lare. E cioe Giuseppe Giaccardo e Francesco Grosso, entrambi fedeli
chierichetti. Sono anni nei quali desidera incontrare giovani perché lo
aiutino nella nuova e futura avventura paolina... E in effetti, nella sua
autobiografia troviamo questa bella testimonianza: «A Narzole, dove

16



esercito per nove mesi il ministero parrocchiale (anticipando la fine de-
gli studi) nel 1908, trovo fanciulli di buone qualita di mente e di cuore.
Tra essi Giaccardo Giuseppe, pio ed intelligente. Lo avvio al seminario,
corrispondendone le spese. E quando egli fu traslocato in Alba (fine del
1908) come Direttore Spirituale del Seminario, ne coltivo in modo spe-
ciale lo spirito, preparandolo per la Famiglia Paolina. A Benevello,
predicando in parrocchia gli Esercizi spirituali ai giovani, ne noto uno
che prestava speciale attenzione. Conosciutolo bene, lo invio al semina-
rio minore di Bra; poi, perché conoscesse il modo di educare di San
Giovanni Bosco, lo colloco nell’Istituto salesiano a Torino. Era Armani
Torquato» (AD 104-106).

Avvincente & I’incontro tra don Alberione e Giuseppe Giaccardo
del 31 maggio 1908. Giuseppe e tutti gli altri chierichetti non conoscono
ancora il suo nome e il parroco non vuole dirlo loro perché ritenuto
troppo difficile. Eppure si sono affezionati a don Giacomo, a Narzole
gia da due mesi. La sera di quella domenica Giuseppe e con don Albe-
rione in una delle cappelle campestri della parrocchia, a chiusura del
mese mariano. Al ritorno don Alberione ha modo di vedere qualcosa di
particolare nel giovane Giaccardo: «Mi colpi profondamente un gesto di
straordinaria prudenza e di squisita bonta che il piccolo “Pinotu” [Giu-
seppe] compi a favore del vecchio parroco alticcio che era con noi. Egli
non solo non se ne scandalizzo, ma trovo modo di far allontanare alcuni
suoi coetanei che avrebbero potuto farsene beffe, e uso verso quel pove-
retto lo stesso rispetto che aveva sempre usato verso tutti i sacerdoti. Da
allora lo considerai sempre come un piccolo uomo».

Sempre durante il ritorno... Giuseppe prende la parola e dice a don
Alberione: «Lei, don Matteo, dica un po’...», mettendo in evidenza quel
nome che aveva letto nel timbro di un vecchio libro, visto una volta in
mano al giovane prete. «Ma io non mi chiamo mica don Matteo». «E al-
lora come si chiama?”, chiede il nostro chierichetto. «Don Giacomo Al-
berione».

Quel nome, tutto sommato, non ¢ cosi difficile. Da allora lo ricorde-
ra per tutta la vita.

Domenico Soliman

17



La parola del Fondatore

Maria nella discesa dello Spirito Santo

1 giorni che vanno dall’Ascensione alla Pentecoste sono giorni di pre-
parazione alla nuova effusione dello Spirito Santo sulla Chiesa. Da sempre
sono stati pensati e vissuti come giorni mariani, in quanto é stata Maria la
prima a guidare, nel cenacolo, la preparazione degli apostoli alla discesa
dello Spirito.

Don Alberione ci ricorda che in quella circostanza Maria invocava lo
Spirito e Lo accoglieva dentro di sé. Ancora oggi e Lei che invoca per noi
lo Spirito Santo e se ne fa pure accoglienza docile, a nome nostro.

Vediamo come il nostro Fondatore ci presenta Maria in occasione
della discesa dello Spirito Santo sugli apostoli. La meditazione é tratta dal
volume “Brevi Meditazioni per ogni giorno dell’anno”.

«...Lo Spirito Santo infuse doni pre-
ziosissimi. Un aumento di fede, di speran-
za, di carita. L’anima di Maria fu, in tal
modo, maggiormente santificata. Ella era a
tutti esempio vivo e costante, quasi il
Vangelo vivente. Specialmente dopo che
ebbe ricevuto i doni per il nuovo ufficio di
Madre della Chiesa.

Ella ebbe il dono del consiglio per il-
luminare gli Apostoli, gli Evangelisti, i fe-
deli. 1l dono della fortezza per sostenere,
confortare, incoraggiare tutti di fronte alle
difficolta e persecuzioni. Il dono di una
profonda tenerezza per i neofiti, gli idola-
tri e gli erranti. 1l dono dello zelo per tutte
le anime redente dal Sangue di Gesu Cristo.

18



Ebbe una luce particolare a conoscere la natura, la missione, i diritti
della Chiesa. Ebbe un amore ardentissimo per il regno di Gesu Cristo e la
sua dilatazione sulla terra. Da allora le sue preghiere erano per Pietro e per i
Dodici; viveva per la Chiesa e la portava nel suo cuore; nel modo con cui
era stata prima premurosa per il Figlio suo Gesu.

I doni dello Spirito Santo vengono dati a ciascun’anima, secondo le
sue disposizioni e la sua missione.

Chiediamo scienza, sapienza, intelligenza, consiglio, pieta, timor di
Dio. Soprattutto chiediamo: lo zelo per la salute delle anime. Chiediamo
I’amore alla Chiesa, la fortezza, la generosita, la pieta. Chiediamo di essere
nella Chiesa membra vive ed operanti...».

Il nostro Fondatore, come sempre, si dimostra un uomo di altissima
spiritualita, e nello stesso tempo concreto e di azione. Facendoci dono in
questo breve stralcio di una meditazione sui doni che lo Spirito Santo ha
effuso nel giorno di Pentecoste su Maria e sugli Apostoli nel cenacolo, in
particolare la sua attenzione é sull ‘atteggiamento di Maria: noi siamo invi-
tati a seguirla e ad imitarla nella nostra vita di ogni giorno .

Don Alberione concretamente chiama e sprona ognuno di noi ad esse-
re testimoni vivi, veri, credibili ed efficaci nella Chiesa, sotto lo sguardo
tenero e materno di Maria. Infatti, come egli ci ricorda sempre, Gesu e la
luce; noi dobbiamo essere i riflettori che |’accolgono e la riflettono sulla
umanita...

Teogabri

19



“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri”

Cosi don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella preghie-
ra contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflettere,
considerare tutte le realta intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando a
“ragionare” solo come Gesu insegna.

In questa luce accogliamo con gioia i diversi spunti che I’amico Giancar-
lo Infante, con contributi di varia natura, ci offre di volta in volta, tutti destina-
ti a nutrire la nostra mente di contenuti evangelici e spirituali.

E ora la volta di un interessante studio su san Francesco, santo sempre
molto attuale.

CRISTINA SICCARDI

SAN FRANCESCO CRISGINA'S RDI
una delle figure SAIN FRANCESCO
pit deformate della storia %l abina dellefigure
i pitideformare della storia- {7
(Milano 2019) LA VSNl

San Francesco come tutti i santi
fondatori ha vissuto il rapporto cari-
sma-istituzione non senza problemi e
fraintendimenti, risolvendoli tuttavia
alla luce della linea ecclesiale indicata
da San Paolo. Il quale esorta i Corinzi
ad amministrare i doni dello Spirito
Santo, per I’edificazione della Chiesa,
senza lasciar spazio a nessuna autore-
ferenza, ma ricorrendo all’immagine
delle membra e del corpo umano.

E comunque certo che il Santo serafico che ripristing la stretta os-
servanza religiosa, che si spoglio di tutto quanto possedesse per amore
di Cristo crocifisso, che indico la via della penitenza e della poverta per
conseguire la vera ricchezza e la vera pace, esercita ancora oggi un
grande fascino su credenti e non credenti di tutte le eta. Tuttavia, tale fi-

20



gura, al tempo stesso carismatica ed istituzionale, e stata a volte defor-
mata da interpretazioni che non corrispondono ad essa.

Cristina Siccardi, nell’interessante libro che stiamo presentando, 1a-
scia intendere che probabilmente san Francesco si sarebbe svincolato dal
ritratto di lui fornito da molti suoi illustri interpreti. | quali tendono a di-
pingerlo con tinte annacquate facendone “il personaggio pacifista, inter-
religioso, ambientalista, animalista ... decantato e portato a modello tan-
to dai laicisti quanto dalla maggior parte degli uomini di Chiesa con-
temporanei” (p. 20). Egli infatti era intransigente circa 1’osservanza e la
totale sottomissione alla Curia Romana. Proponendosi di imitare e se-
guire Cristo povero, casto, crocifisso, egli fece del sacrificio lo strumen-
to per emendare le laceranti piaghe che affliggevano la Chiesa a lui coe-
va. Non punto quindi il dito sulla corruzione esistente nel Clero, non cri-
tico né sollevo riserve circa alcune figure istituzionali che davano scarso
esempio di coerenza evangelica, ma cerco di riparare le mura della
Chiesa, innanzitutto nella sua persona, attraverso la via della mortifica-
zione interiore ed esteriore e della osservante sequela e sottomissione al-
le gerarchie ecclesiastiche: “La sua predicazione, basata sul Vangelo,
non & mai contro la Chiesa, ma per e con la Chiesa di Roma, dottrinal-
mente integra, senza ambiguita, né sbavature” (p. 37).

Sulla base poderosa delle Fonti Francescane, la Siccardi mette in
evidenza tutti i passaggi salienti della vita del Serafico, giungendo infine
alla considerazione di quel Testamento redatto da “colui che, da dopo la
conversione, non ha voluto nient’altro che seguire 1’esempio di Gesu e,
dunque, la perfezione evangelica” (p. 259). San Francesco difatti “ha
dimostrato che I’esistenza proposta da Cristo nel Vangelo ¢ possibile.
Egli ha vissuto il Nuovo Testamento, che conosceva palmo a palmo, alla
lettera, ha compiuto questa vita seguendone anche i piu piccoli partico-
lari, ha scrupolosamente e amorevolmente applicato gli insegnamenti di
Gesu” (p. 21). Ecco quindi lo svolgersi di una concisa ma scrupolosa ri-
costruzione della vita del Santo a partire dalla sua infanzia, dal-
I’ambiente storico e religioso dell’epoca, fino alla conversione, al-
I’incontro con il lebbroso, al suo spogliamento di tutto effettuato davanti
al vescovo e al padre Pietro di Bernardone. Tale profilo agiografico e

21



fedele alla cronaca e alla storiografia relativa del Santo ed & quindi sce-
vro da interpretazioni soggettive e ricami deformanti.

Il ritratto del Santo fornitoci dall’Autrice diventa anche una piu
adeguata raffigurazione della tanto bistrattata epoca nella quale egli vis-
se. Il XIII secolo, insieme a tutto il grande periodo medievale durato
all’incirca mille anni, ¢ difatti spesso soggetto ad illazioni e caricature,
tanto da divenire un’offesa 1’essere bollati con lapidari riferimenti ai
presunti secoli bui del Medioevo. Difatti, nonostante la medievistica
universitaria si stia da tempo impegnando per dimostrare 1’infondatezza
delle leggende nere anti-medievali, sono ancora assai diffusi gli infonda-
ti pregiudizi relativi a tale periodo, dal quale sono scaturite la modernita
e il progresso. Tutto questo nonostante che “alcuni dizionari ed enciclo-
pedie hanno cominciato a considerare i Secoli Bui solamente come
un’invenzione” (R. Stark, La vittoria della Ragione, Torino 2006, p. 70).

L’attualita del messaggio che il Santo di Assisi, passato alla gloria
il 3 ottobre 1226, ha sollevato nell’ambito medievale, ancora oggi si dif-
fonde con la stessa freschezza e modernita, con le stesse provocazioni e
soluzioni relative al contrasto tra la Via di Dio e le vie del mondo. A tale
proposito, viene in mente una graffiante affermazione dello scrittore cat-
tolico Gilbert K. Chesterton: “Ogni generazione viene convertita dal
Santo che maggiormente la contraddice” (San Tommaso d’Aquino, Ve-
rona 2008, p. 20).

Infatti, ogni santo nella sua tipica specificita si presenta come me-
dicina, come antidoto ai mali che attraversano I’epoca nella quale egli
vive, perche si dispone in direzione contraria distaccandosi da essa, pur
essendovi ben innestato. Appunto per questo, se san Francesco da una
parte si € opposto alla corrente del mondo secolare con I’esempio di una
vera ed integrale poverta evangelica, dall’altra in segno di riparazione e
di concordia ha tuttavia teso verso di essa le sue mani caritatevoli e sof-
ferenti, segnate dalla passione di Cristo, al fine di ricondurre gli uomini
a Dio e alla sua Chiesa, fondata sulla inespugnabile Roccia Petrina.

Giancarlo Infante

22



30 giugno

Solennita di san Paolo Apostolo
Patrono della Famiglia Paolina

' «Vivi Paolo! Di nuovo con la tua scienza, con il tuo l

spirito, con il tuo zelo, con il tuo fervore, con la santita.
Vivi ed illumina le menti ottenebrate, vivi e sostieni nelle
lotte gli apostoli ardenti dei nostri giorni; vivi e porta
alle anime intime, alle anime che amano la comunica-
zione piu stretta con Dio, le tue elevazioni e le tue con-
templazioni!».

G. Alberione

23



Comunicando tra noi...

Benedetti dal VVescovo di Piazza Armerina
i locali della nuova “Casa San Gabriele”

Venerdi 19 marzo, in occasione della festa liturgica di San Giuseppe, il
Vescovo di Piazza Armerina, Mons. Rosario Gisana, ha visitato e benedetto i
nuovi locali dedicati a San Gabriele Arcangelo, patrono del nostro Istituto di
vita consacrata, gra-
zie al quale noi fra-
telli consacrati por-
tiamo la denomina-
zione di Gabrielini.

Al termine del-
la benedizione é sta-
to svelato il crocifis-
so di San Damiano,
simbolo sempre pre-
sente per noi consa-
crati durante la no-
stra formazione in
noviziato, ma anche
segno che ci ha ac-
compagnato durante
le attivita e le diver-
se iniziative svolte
negli anni precedenti all’interno del nostro Oratorio Giovani Orizzonti. Dopo
anni di attesa, non privi di momenti di sconforto e difficolta, in una data cosi
carica di significato, abbiamo affidato al Signore Gesu il nostro apostolato, at-
traverso la preghiera e la benedizione del nostro Vescovo e la presenza, se pur
lontana fisicamente a causa della pandemia, ma molto vicina spiritualmente,
dei nostri superiori paolini e dei nostri amici Gabrielini.

Significativo il messaggio del Delegato del nostro Istituto, don Guido
Gandolfo, di cui vogliamo riportare alcune parole:




«Vi raggiungo molto volentieri in occasione dell’inaugurazione dei nuovi
locali della “Casa San Gabriele”. E una realizzazione che avete desiderato,
pensato, e voluto con tutte le vostre energie! Il Signore vi concede oggi di ve-

25

dere realizzato il vostro so-
gno! Esprimiamo la nostra
profonda riconoscenza a
S.E. Mons. Rosario, Vesco-
vo, per aver benevolmente
accolto I’invito a benedire la
nuova Casa».

Noi Gabrielini di Piaz-
za Armerina desideriamo
che questi locali possano di-
ventare il centro e il cuore
vitale per programmare ed
avviare progetti da svolgere
poi fuori, per una chiesa in
uscita che, come afferma il
Concilio Vaticano 1, possa
essere pronta a scorgere i
segni dei tempi.

Una missione che ci
spinge ad uscire nelle peri-
ferie, nei quartieri e nei luo-
ghi di aggregazione presenti
nel territorio, in piena siner-
gia con il nostro carisma
paolino e portando il mes-
saggio del nostro fondatore
il beato Giacomo Alberione:
portare e far conoscere a tut-
ti Gesu Maestro, Via, Verita
e Vita.

I locali vedranno anche
la presenza attiva dell’apo-
stolato che gia da anni an-
diamo svolgendo attraverso



I’associazione Giova-ni Orizzonti. Una realta nata da 15 anni e ben consolida-
ta, e che coinvolge le famiglie e i giovani del territorio.

Infine, una parola di forte gratitudine alle proprietarie della casa che han-
no concesso i locali e che, con la loro collaborazione, hanno permesso la buona
riuscita di quest’opera.

Un grazie anche a tutti coloro che durante la giornata si sono recati da noi
e hanno visitato la “Casa San Gabriele” e la Cappellina interna dedicata a Ma-
ria Regina degli Apostoli, nella quale all’interno sono custoditi la statua di Ma-
ria e il crocifisso.

Davide Campione
Filippo Magro

26



Per il ritiro personale

Argomento sempre molto utile e appropriato per le nostre giornate
di ritiro sono i consigli evangelici.

Ci soffermeremo su di essi per alcuni dei prossimi mesi che il Si-
gnore ci concedera di vivere. Intendiamo considerarli soprattutto nel-
lottica del nostro amato Fondatore don Giacomo Alberione.

Per questa occasione focalizziamo il consiglio della OBBEDIENZA.

L’OBBEDIENZA
“L'obbedienza € la massima liberta”

1. Entro in relazione con Gesu-Verita (per la mente)

Filippesi, 2:

*Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo GesU: ‘egli, pur essendo
nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio ’essere come Dio, 'ma
svuoto se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli
uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, “umilio se stesso facendosi
obbediente fino alla morte e a una morte di croce.

*Per questo Dio lo esalto e gli dono il nome che € al di sopra di ogni no-
me, “perché nel nome di Gesl ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra
e sotto terra, e ogni lingua proclami: «GesU Cristo & Signore!», a gloria di
Dio Padre.

1. IL DETTATO DELLO STATUTO

21. Con la professione dell’obbedienza consacrata, i membri «offrono a
Dio la piena dedizione della propria volonta come sacrificio di se stessi, e per
mezzo di questo sacrificio in maniera piu costante e sicura si uniscono alla vo-
lonta salvifica di Dio» (PC 14).

22.  L’obbedienza, espressa dal Consiglio Evangelico professato
nell’Istituto, ha come fine I’attuazione della dottrina di Gesu, che «assumendo
la condizione di servox» (Fil 2,7), venne tra gli uomini per insegnare loro a fare

27



la volonta del Padre (cf Gv 4,34) e cosi divenire suoi figli adottivi (Ef 1,5).
«Senza I’amore, la sottomissione é un fiore senza profumo» (UPS, I, 526).

23. La professione del Consiglio Evangelico dell’obbedienza obbliga i
membri a sottomettere la volonta al legittimo Superiore, quale rappresentante
di Dio, quando comanda in conformita allo Statuto (cf PC 14; CDC 601).

24. Per realizzare I’obbedienza consacrata ed essere «strumenti eletti» (cf
At 9,15) nelle mani del Padre e portare a tutti il suo disegno di salvezza, i
membri:

— avranno una filiale devozione verso il Papa, «per attingere piu diretta-
mente la dottrina, lo spirito e I’attivita dell’apostolato» (cf AD 115) «e gli ob-
bediranno anche in forza del voto» (cf CDC 590 § 2);

— procureranno di obbedire ai loro legittimi Superiori, «sapendo di dare il
proprio contributo all’edificazione del corpo di Cristo secondo il piano di Dio»
(cf PC 14);

— rispetteranno le disposizioni di coloro che esercitano il servizio del-
I’autorita nel campo naturale, civile ed ecclesiastico, operando, comunque, una
giusta valutazione. «Non ipocrisia, ma cuore aperto e condotta chiara»”.

25. L’obbedienza, per «far pervenire al suo pieno sviluppo la personalita
del consacrato» (PC 14), richiede che egli viva in una dimensione di profonda
liberta interiore (cf GS 17), scevra da ogni forma di fariseismo e di giudizio
superficiale (cf Mt 23,13; Lc 6,41-42), per essere sempre disponibile alle esi-
genze della vita secondo lo Spirito (cf Gal 5,16ss).

26. Mezzo eccellente, per vivere sempre nel clima dell’obbedienza, «é
redigere e sottomettere all’approvazione del legittimo Superiore un regolamen-
to di vita, adatto alle esigenze del proprio stato» (D. Alberione). Questo si po-
trebbe realizzare nell’incontro annuale degli Esercizi Spirituali.

2. | CONSIGLI RELIGIOSI NELLA VISIONE SPECIFICA DEL FONDATORE

Voto di obbedienza.

Anche in relazione al voto di obbedienza la preoccupazione prima di don
Alberione ¢ I’integralita della persona umana. Egli desidera una obbedienza
completa, tale da coinvolgere tutte le facolta della persona:

* G. ALBERIONE, in Doc. Cap., 473.

28



«L'obbedienza completa: di mente, di cuore, di volonta.

Di mente: significa capire il senso, il fine, i limiti di quanto é disposto. Esem-
pio: a chi viene affidata una classe di studenti, la direzione di un periodico, ecc. La
scuola di un anno deve svolgere un programma, percio la preparazione, la spiega-
zione, I’esigere, in patientia et doctrina (1Tim 4,2), e con metodo conveniente e
portare alla promozione la quasi totalita degli alunni. In proporzione la direzione di
un periodico; i mezzi ed il fine.

Di cuore: significa mettere amore all’ufficio, al compito, all’incarico ricevu-
to. Amarli in quanto vi é la volonta di Dio e un’occasione di molti meriti. Esami-
nare spesso la coscienza in proposito.

Di volonta: accettarli con pieno consenso e piena docilita, applicare le forze
spirituali e fisiche, molta preghiera per la buona riuscita».’

Ancora una volta I’indirizzo di sempre! Tutto ’essere: entrare con tutta la
persona nell’obbedienza. Un orientamento che contrassegna la pedagogia del
Fondatore fin dagli anni ’30:

«Vedete: lo star sottomessi bene al Signore vuol dire donargli perfettamente
volonta, obbedienza, tempo, corpo. [...] Ora se noi sottomettiamo tutto noi stessi a
Dio egli sottomettera tutto a noi: “Omnia vestra sunt, vos autem Christi, Christus
autem Dei” (2Cor 3,22-23). Chi si lascia dominare da Dio, domina il mondo, di-
viene padrone di tutto, diviene libero e domina le sue passioni, domina i suoi istinti
carnali, domina la superbia, domina la vanita; egli & un padrone perché da tutto a
Dio. “Veritas liberabit vos” (Gv 8,32). L’obbedienza ci rende forti: “Servi legum
sumus, ut liberi esse possimus”, diceva gia Cicerone».’

«Nella vostra Congregazione non vi sia soltanto obbedienza esterna ma unio-
ne di mente, di cuore, di opere; prima di mente e di cuore onde ognuno pensi, vo-
glia, desideri quello che deve volere e desiderare tutta la famiglia la quale € ancora
in una certa evoluzione».’

Insieme con I’immancabile richiamo all’integralita della persona, don Al-
berione introduce un altro concetto, molto illuminante: la interdipendenza. Il
Maestro Giaccardo se ne fa interprete efficace, coniando 1’espressione “obbe-
dienza organica”. La comunita paolina, caratterizzata da attivita e impegni di-
versificati — di preghiera, di studio, di apostolato, di vita comunitaria —, deve
funzionare come un “organismo”, dove ogni membro, mentre attende con re-
sponsabilita al proprio dovere, é rispettoso delle esigenze e delle disposizioni

> UPS, |, 526.
® G. ALBERIONE, Si vis perfectus esse, p. 180.
" FSP35, p.246.

29



ricevute. In altri termini: occorre I’interdipendenza, per cui ¢ indispensabile
coniugare armoniosamente la “responsabilitd di ufficio” con lo “stare
nell’obbedienza”:

«Cosa difficile nell’esercizio dell ‘'obbedienza: ricevere un’educazione di re-
sponsabilita come si da in Casa e nello stesso tempo stare nella sudditanza. In Casa
non c’é dipendenza meccanica, ma organica. E cioé: come nel nostro corpo umano
i vari organi funzionano senza comando diretto, cosi in Casa ognuno ha responsa-
bilita e non solo di se stesso, ma anche di altri e di altro. (Per esempio una che sta
alla macchina ha la responsabilita della macchina; e nello stesso tempo ha la liber-
ta). Avere responsabilita nel proprio ufficio, sulle persone che ci sono affidate, nei
reparti e stare nell’obbedienza, nella sudditanza. E molto giﬁ facile dire “Comandi
pure: io faccio”. - No, no: hai la tua responsabilita, fa’ tu».

In questo modo si diventa veramente liberi nell’obbedienza.’ Don Albe-
rione, fin dai primi anni, segue esattamente questa linea pedagogica: portare il
giovane a comportarsi in modo tale che, emessi 1 voti, “ognuno sia capace di
fare da sé€”. L’assistenza, ben lungi dal “vigilare” e dal “sorprendere”, ad un
certo momento deve risultare non piu necessaria. E il Primo Maestro ribadisce
con forza ai suoi giovani: “lo vi voglio cosi”! Chi non ¢ capace di usare bene
della sua liberta, in questo tipo di obbedienza responsabile, non si inoltri nella
vita religiosa:

«Voglio questo: che non ci sia bisogno di assistenza: fatti i voti che ognuno
sia capace di fare da sé. Gli assistenti devono essere a dire: I’orario quest’oggi €
cosi; non a vedere se si fa; devono comunicare, ma non che ci sia bisogno di vigi-
lare, di sorprendere, di alzarsi di notte... Quando € cosi non siete capaci, e allora?
Figliuoli, nella vita sarete sempre da capo... lo vi voglio cosi: ecco cid che voglio.
Se avete buona volonta venite cosi, se non avete buona volonta rinunciate. [...] Ma
io vi voglio liberi! Ma capite bene: siete persuasi che cosi si fa bene? Cosi siete li-
beri: vi mettete Ii, studiate, pregate, fate i vostri affari e nessuno vi dice niente, sie-
te i piu felici degli uomini. Se non venite cosi, vedete, non andate avanti».'

® G.T. GlaccARDO, Dobbiamo farci santi, Ritiro mensile, Alba 18 novembre 1944.

% La riflessione attuale & molto sensibile a questa visione dell’obbedienza come vera
liberta: «Mi piace considerare I’obbedienza evangelica come la festa della misericordia
ove la liberta viene liberata dal suo egocentrismo e ateismo per divenire dono. Vivendo
nella liberta liberata, profetizziamo la dimensione teologale e solidale della vita»
(MARCELLA FARINA, Donne consacrate oggi. Di generazione in generazione alla seque-
la di Gesu, Milano, Paoline 1997, p.283).

1% G. ALBERIONE, Si vis perfectus esse, pp.183-184.

30



2. Mi confronto con Gesu-Via (per la volonta)

Dedico abbondante tempo a riflettere su come Gesu Maestro abbia voluto

farsi obbediente “fino alla morte, e a una morte di croce” (Fil 2,8). Modello ec-
celso, cosi coinvolgente per la mia persona! Quindi mi interrogo:

Come sto permettendo a Gesu di continuare a vivere-in-me la sua scelta
di obbedienza?

Don Alberione mi dice che Gesu ¢ “la volonta vivente del Padre”. Cerco
di avere seria docilita perché sia Lui ad operare le scelte, anche le piu
piccole, nel mio vissuto quotidiano?

Come suggerisce lo Statuto (art. 26), ho redatto e tengo presente ogni
giorno il “regolamento di vita” da cui lasciarmi guidare?

3. Prego in Gesu-Vita (per il cuore)

Entro in preghiera con Gesu-Vita, che nei lunghi e frequenti incontri di
preghiera ha attinto forza per compiere quanto era gradito al Padre.

Il Fondatore mi assicura che Gesu-Vita, “con virtu e sacrifici continuati”
(DF 43) ha acquistato le grazie necessarie per ogni nostra eta. Gli do-
mando che sia Lui stesso a compiere in me quanto desidera il Padre.
Prego bene il 4° mistero gaudioso, con il quale sono invitato a chiedere,
come frutto, proprio I’obbedienza (cf Libro delle Preghiere, p.89).

Mi affido fiduciosamente a Maria, la virgo oboediens, che invochi per
me e accolga in me lo Spirito Santo, al fine che ogni mia azione risulti
gradita al Padre celeste.

Prego fervorosamente Gesu come mi guida 1’amato Fondatore: «Signo-
re, fammi comprendere come io devo obbedire sempre e in tutto. Dammi
guesto spirito di mortificazione interiore della mia volonta. Fammi co-
noscere i meriti dell’obbedienza e la gran pace che essa porta all’a-
nima. Fammi ancora conoscere come debbo obbedire: non perché vedo
buona e vantaggiosa [’'opera comandata, ma perché é comandata, per-
ché é di tua volonta. Tu sempre ed in tutto puoi disporre di me. lo sono
tuo, ti appartengo totalmente, in ogni mia facolta ed energia; in ogni
momento. Da te tutto accetto; disponi di me come ti piace, in vita ed in
morte: sia fatta, non la mia, ma la tua volonta» (Brevi meditazioni per
ogni giorno dell’anno, pp. 237-238).

31



Pro-memoria

Buon compleanno a:

Giuseppe C. (31 maggio) Domenico S. (19 giugno)
Mario B. (22 giugno) Matteo A. (25 giugno)

Ritornati alla Casa del Padre:

Francesco L. (1 maggio) Mario Bonati (20 maggio)
Paolo Leuci (30 maggio) Angelo Bassi (26 giugno)

Intenzione per il mese di maggio:

O Maria, Madre della Chiesa e Madre mia, tu che sei nella Trinita divi-
na, insegnami a vivere, per mezzo della liturgia e dei sacramenti, in comu-
nione sempre piu intima con le tre divine Persone, affinché tutta la mia vita
sia un “gloria al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo” (Preghiere, pag. 58).

Intenzione per il mese di giugno:

O San Paolo, fa’ che possiamo sempre meglio conoscerti, amarti, imitar-
ti; che siamo le membra vive della Chiesa, corpo mistico di Gesu Cristo.
Suscita molti e santi apostoli (Preghiere della Famiglia Paolina, pag. 213).

Per il Papa Francesco:

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la
sua luce, la sua forza e la sua consolazione.

Per il Superiore Generale:

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo
aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni.

32



