lo sono con voi

MARZO - APRILE 2021

Circolare di collegamento, formazione e animazione
dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo»,

di vita secolare consacrata, «opera propria»

della Societa San Paolo e parte integrante

della Famiglia Paolina suscitata

nella Chiesa dallo Spirito Santo

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971).



Indice

Lettera del Delegato 3

Spunti biblici 6

In comunione con la CHIESA 12
Parole di luce 16
Per conoscere piu da vicino don Alberione 17
La parola del Fondatore 19
“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 21
Comunicando tra noi... 24
Per il ritiro personale 27
Pro-memoria 32

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:
www.stpauls.it/ita/home.htm
www.alberione.org

sui Gabrielini:
www.sangabrielarcangelo.org

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo

Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei
Gabrielini

1T94Q0306909606100000159948

lo sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilita del
Delegato dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come
persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 1995.


http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/

Lettera del Delegato

Carissimi amici Gabrielini,

abbiamo vissuto i primi mesi del nuovo anno civile, caratterizzati ancora
dalla pandemia, che ormai ci accompagna da tempo. Fino a quando? ci do-
mandiamo. Lo sa il Signore, ma tutto sembra farci comprendere che la situa-
zione non mutera in meglio molto presto... Nonostante tutto, pero, sono sicuro
che ognuno di voi sta prendendo ogni cosa nella serenita, e anche con molto
frutto spirituale-apostolico.

Nellottica liturgica i mesi di marzo e aprile, nei quali ci introduciamo,
sono caratterizzati dal tempo forte di Quaresima, che sfocera nelle giornate so-
lenni del Triduo Pasquale. Si tratta di un periodo molto fecondo, sotto tutti gli
aspetti: lo viviamo in comunione intensa con tutta la Chiesa, che celebra con
profonda adorazione la passione, morte e risurrezione del suo Signore.

Per il nostro itinerario di graduale conformazione al Maestro questo nuo-
vo periodo si rivela quanto mai opportuno per entrare ancor meglio nella co-
noscenza e nell ‘attuazione di quanto il Fondatore ci dona, sempre nella sezione
dei “Mezzi di grazia”.

“l1 Sacerdote € un uomo, elevato a rappresentare Gesu Cristo” (DF 84-85)

Sopra il primo stato, quello laicale, il Fondatore ci ricorda che “si innalza”
il secondo: lo stato sacerdotale. E precisa che, trattandosi ora del sacerdozio, il
primo stato si suppone “percorso’”, cio¢ portato a pienezza.

Lo stato sacerdotale

1. Lo Stato Sacerdotale € la seconda via che si innalza sulla prima, che gia
suppone percorsa. |l Sacerdote & un uomo, elevato a rappresentare Gesu Cristo,
dispensatore dei doni di Dio. Quis in natura? quis in dignitate? quis in offi-
ciis?*

2. Emerge la sua grandezza considerando: che presso Dio € ministro, non
servo; presso Gesu Cristo ha potere sopra il suo Corpo reale; presso gli uomi-
ni ha facolta divine sul corpo mistico di Nostro Signore Gesu Cristo.

! «Chi & [pari a lui] nella natura, chi nella dignita, chi nei doveri?».
3



3. Doveri: a) occorre vocazione, studio, santita, zelo per ascendervi; b) al
Sacerdote si deve aiuto, cooperazione, preghiera, confidenza, venerazione.

Il Sacerdote ¢, dunque, un “uomo” che la benevolenza del Padre ha “ele-
vato” nientemeno che a rappresentare Gesu Cristo, € a “dispensare” i doni di
Dio. Nonostante tutti i suoi limiti, il sacerdote — nella visione di don Alberione
— ¢ un uomo grande, dal momento che “presso Dio ¢ ministro, non servo”; che
nei riguardi di Gesu Cristo ha “potere” sopra il suo Corpo reale; e che presso gli
uomini ha “facolta divine” sul suo corpo mistico. Per ascendere al sacerdozio
occorre la vocazione, con i doveri connessi: “studio, santita, zelo”; i fedeli, poi,
verso il sacerdote sono chiamati a dare “aiuto, cooperazione, preghiera, confi-
denza, venerazione”.

Don Alberione era in prima persona un sacerdote. Pienamente consapevo-
le dello straordinario dono ricevuto con la ordinazione, non mancava di invitare
tutti ad apprezzare il dono del sacerdozio e ad inculcare nei membri della Fami-
glia Paolina la “venerazione” per il sacerdote. Gia nel 1934, trattando della re-
sponsabilita di dirigere un periodico affermava: «ll segreto della direzione &
null’altro che il dirigere: cioé una mente, un’anima, un cuore sacerdotale che
risolutamente camminano verso il cielo e indicano la via, e innovano e trascina-
no appresso una turba di anime. Una mente ben illuminata illumina come una
lucerna posta in alto per risplendere a quanti sono nella casa del Padre; un cuore
pieno di grazia tutti penetra e fermenta i cuori, come il lievito evangelico messo
in una massa di farina; una vita tutta di Dio, ardente, realizza I’augurio-
comando del Maestro, e risplende innanzi agli uomini che vedono le opere buo-
ne e ne glorificano il Padre Celeste».’

E nel 1960, parlando ai confratelli della prima ora, ribadiva: «Applicando
ai nostri bisogni particolari € da notarsi: che il chierico religioso di buon spirito
dalla professione all’ordinazione sacerdotale ha specialmente atteso alla pratica
della pieta e virtu religiose. Nel principio del sacerdozio deve aggiungere pieta
e virtu sacerdotali... Prima era lui con Dio; dopo vi sono lui e gli uomini con
Dio. Non & pitl solo. E ministro di Dio e del popolo (in senso paolino), di Dio,
che rappresenta innanzi al popolo, del popolo che rappresenta innanzi a Dio...
La S. Messa, il Breviario e le funzioni liturgiche sono in sua mano. A tutti offri-
re i mezzi di salvezza: la verita da credere, il volere di Dio da osservare, i sa-
cramenti da ricevere, ordinando la vita presente alla futura».®

2 San Paolo, 15 dicembre 1934.
% G. ALBERIONE, Ut perfectus sit homo Dei, I, 420.

4



Cari amici, sono sicuro che ognuno di voi prega quotidianamente per i
sacerdoti, soprattutto per il parroco e coadiutori (quando ci sono). Ci sara uno
spazio anche per altri sacerdoti, senza dimenticare il (povero) Delegato e i
confratelli Paolini amici?

La ricorrenza del 19 marzo, festa di san Giuseppe, quest’anno é partico-
larmente solenne in quanto stiamo vivendo anche 1’Anno di San Giuseppe, ri-
correndo i 150 anni del Decreto “Quemadmodum Deus ”, con il quale il Beato
Pio IX dichiard San Giuseppe Patrono della Chiesa Cattolica. Il nostro Fonda-
tore ha mostrato sempre profonda devozione a san Giuseppe, che ha voluto pa-
trono particolare dei nostri fratelli Discepoli. Scriveva il 1° aprile 1935:

«Nella festa di S. Giuseppe, fra le grazie chieste, le cose imparate, gli
esempi meditati vi furono: a) Le grazie, gli insegnamenti, le virtu di famiglia
religiosa. San Giuseppe Capo-Famiglia e di una Famiglia la piu Santa, ma spe-
cialmente della Famiglia perfettamente religiosa, interceda per noi presso Gesu
Figliuolo suo putativo e Maria SS. sua vera Sposa... Poiché non € mai troppo
detto: San Giuseppe né scrisse né predico, ma sta sopra gli Apostoli; ed il suc-
cedersi dei secoli ne rivela sempre pit la gloria; e il grande Leone XIlll lo ha di-
chiarato protettore della Chiesa Universale. L’amore umile, la fede incrollabile,
la speranza costante sono le virtu teologali che costituiscono il primo eroismo;
la fedelta nella obbedienza, nella castita, nella poverta, ne é frutto e altro eroi-
smo ammirabilex.

Augurando a tutti, e ad ognuno in particolare, un ottimo cammino quare-
simale, assicuro il mio ricordo e la mia preghiera.

Insieme, porgo ad ognuno |’augurio pit cordiale di liete festivita pasquali,
invocando la grazia di vivere una forte esperienza di vita nuova nella luce ra-
diosa del Maestro Divino, morto e risorto per noi.

D. C{w\'dn QMaLcE{w
Don Guido Gandolfo, ssp
Delegato ISGA



Spunti biblici

| CARDINI DELLA FORMAZIONE DELLA PERSONA
NEL PROGETTO DI DIO

2]

1. LA DIGNITA DELLA PERSONA UMANA

(Cf. Compendio del Catechismo della Chiesa Cattolica, 377ss;
Testo integrale - CCC,1803).

“Tutto quello che € vero, nobile, giusto, puro, amabile,
onorato, quello che é virtu e merita lode, tutto questo sia 0g-
getto dei vostri pensieri” (Fil 4,8).

La virtu e una disposizione abituale e ferma a fare il bene. Essa consente
alla persona, non soltanto di compiere atti buoni, ma di dare il meglio di sé. “Il
fine di una vita virtuosa consiste nel divenire simili a Dio” (San Gregorio di
Nissa).

Le virtt umane sono attitudini ferme, disposizioni stabili, perfezioni abi-
tuali dell intelligenza e della volonta, che regolano i nostri atti, ordinano le no-
stre passioni e guidano la ragione e la fede.

Esse procurano facilita, padronanza di sé e gioia per condurre una vita mo-
ralmente buona (CCC, 1804).

Le virtu morali vengono acquisite umanamente. Sono i frutti e i germi di
atti moralmente buoni; dispongono tutte le potenzialita del-I’essere umano ad
entrare in comunione con I’amore divino.

LE VIRTU CARDINALI

Le quattro virtu hanno funzione di “cardine”. Per questo sono dette “car-
dinali”; tutte le altre si raggruppano attorno ad esse. Sono: la prudenza, la giu-
stizia, la fortezza e la temperanza. “Se uno ama la giustizia, le virtt sono il frut-
to delle sue fatiche. Essa insegna infatti la temperanza e la prudenza, la giustizia
e la fortezza” (Sap 8,7). Sotto altri nomi, queste virtu sono lodate in molti passi
della Scrittura (CCC 1805).




!
i

.' e o bl SR

L \§

e St g - -, - N, ol l ..v!.
DES SPES CARITAS PRVDENTIA INSTITIA FOR

PRUDENZA

E la virt che dispone la ragione pratica a discernere in ogni circostan-
za il nostro vero bene e a scegliere i mezzi adeguati per compierlo. L’uomo
“accorto controlla i suoi passi” (Pr 14,15). “Siate moderati e sobri per dedi-
carvi alla preghiera” (1Pt 4,7). La prudenza ¢ la “retta norma dell’azione”,
scrive san Tommaso sulla scia di Aristotele. Essa non si confonde con la ti-
midezza o la paura, né con la doppiezza o la dissimulazione. E detta “auriga
virtutum - cocchiere delle virtu”: essa dirige le altre virtt indicando loro re-
gola e misura.

E la prudenza che guida immediatamente il giudizio di coscienza.
L’uomo prudente decide e ordina la propria condotta seguendo questo giudi-
zio. Grazie alla virtu della prudenza applichiamo i principi morali ai casi



particolari senza sbhagliare e superiamo i dubbi sul bene da compiere e sul
male da evitare (CCC 1806).

In altre parole, la Prudenza:

E la capacita di agire secondo responsabilita, scegliendo i mezzi - com-
portamenti giusti al tempo giusto.

E il vertice della maturita, autentica maturita, perché porta ad agire intel-
ligentemente, liberamente.

E capacita di autodirezione, oggi, domani... E la mente della direzione e
del cammino spirituale.

Ci rende capaci di amare con prudenza, cioé di giudicare e di regolare
tutte le nostre azioni e a dirigerle verso il compimento del comando
dell’amore secondo la retta ragione illuminata dalla fede.

La prudenza ¢ il timone della nostra vita. Si agira bene in proporzione
della maturita prudenziale raggiunta.

GIUSTIZIA

La giustizia & la virtu morale che consiste nella costante e ferma volon-
ta di dare a Dio e al prossimo cio che é loro dovuto. La giustizia verso Dio &
chiamata “virtu di religione”. La giustizia verso gli uomini dispone a rispet-
tare i diritti di ciascuno e a stabilire nelle relazioni umane I’armonia che
promuove I’equita nei confronti delle persone e del bene comune.

L’uomo giusto, di cui spesso si fa parola nei Libri Sacri, si distingue
per I’abituale dirittura dei propri pensieri e per la rettitudine della propria
condotta verso il prossimo. “Non tratterai con parzialita il povero, né userai
preferenze verso il potente; ma giudicherai il tuo prossimo con giustizia”
(Lv 19,15). “Voi, padroni, date ai vostri servi cio che ¢ giusto ed equo, sa-
pendo che anche voi avete, un padrone in cielo” (Col 4,1) (CCC 1807).

E virti che apre al contatto umano giusto ed equilibrato. Un vero contatto
con Dio e con I’'uomo esige capacita di uscire da sé: diversamente Dio e gli
altri diventano elementi periferici al mio servizio.

La carita e la religione (dare a Dio quello che € di Dio e agli altri cio
che gli ¢ dovuto!) sono possibili solo uscendo da sé, in atteggiamento di
apertura, di comprensione. Quindi: imparzialita, rispetto, oggettivita di giu-
dizio, lealtd, sincerita, religione, pieta e obbedienza...



nel
.

Alcuni elementi basilari e motivazioni che portano a vivere e maturare
la giustizia:

Superamento del temperamento egocentrico. Capacita di donarsi agli altri,
uscendo da sé: e anche ottimo segno di vocazione di vita consacrata.
Si parte dal bisogno (forse ancora egocentrico) di essere CON I’altro e si
arriva alla tendenza di essere PER I’altro.
Formarsi dall’lO (superamento dell’egocentrismo infantile: stella - nerone
- tartaruga - edera!) e_arrivare al NOI. Capacita di dare = equilibrio dare-
ricevere.
Portare la persona ad accettare sempre le proprie responsabilita. Evitare le
proiezioni, le scuse, le bugie... Sono proiezioni per la paura di non essere
accettato nella stima...

Creare un ambiente di comprensione per formare alla lealta, sincerita. ..
Formare una coscienza morale adulta. E necessaria per scegliere e decide-
re. Capacita di agire: “devo” e non “dovrei” (che € pseudo coscienza!).
Altra componente della personalita & I’inserimento sociale. Una persona
realizza la sua maturita quando sente ed é cosciente del suo status (posto o
modo di essere) e del suo “ruolo” (assumere il proprio ruolo di vita é cio
che attende la societa dalla persona). Il ruolo diventa mezzo per esprimere
i valori con maturita.

Ulteriore componente della maturita: assimilazione dei valori.

La maturita raggiunge la sua completezza quando una persona con rettitu-
dine morale rispetta e assimila I’ordine dei valori.

FORTEZZA
E il controllo delle reazioni che si producono davanti a situazioni ardue

e pericolose.

+ Ci rende capaci di amare con fortezza, cioe ci da il coraggio e I’energia
necessarie per tradurre in pratica I’impegno di amare come il Cristo.

La fortezza ¢ la virtt morale che, nelle difficolta, assicura la fermezza e
la costanza nella ricerca del bene. Essa rafforza la decisione di resistere
alle tentazioni e di superare gli ostacoli nella vita morale. La virtu della
fortezza rende capaci di vincere la paura, perfino la paura della morte, e
di affrontare la prova e le persecuzioni. Da il coraggio di giungere fino
alla rinuncia e al sacrificio della propria vita per difendere una giusta



causa. “Mia forza e mio canto ¢ il Signore” (Sal 118,14). “Voi avrete tri-

bolazione nel mondo, ma abbiate fiducia; io ho vinto il mondo” (Gv
16,33). (CCC, 1808).

Abbiamo assoluto bisogno della virtu della fortezza — afferma C. M.
Martini — in un tempo come il nostro, in cui si cercano dappertutto le fa-
cili vie di uscita, i compromessi, le situazioni che sono piu congeniali, e
si sfugge istintivamente da tutto cio che comporta sacrificio, rinuncia,
I’andare controcorrente. Ma senza la fortezza non c’é giustizia sulla terra;
senza la fortezza nessuno fara il bene fino in fondo e la nostra societa di-
ventera piena di persone scontente e frustrate. E questo il prezzo che si
paga quando non c’e la fortezza. La stessa salute psicologica viene mina-
ta, perché chi e debole e, anziché chiedere a Dio il dono della fortezza, si
lascia vincere dalla scontentezza, dalle divisioni interne, o chi crede di
essere forte e percid & ancora piu debole, finisce per logorare la sua psi-
che, oltre che il fisico. Dio solo € la nostra fortezza. Tu sei la mia fortez-
za, il mio baluardo, il mio scudo di salvezza: tu solo, Signore!

¢ La fortezza si esprime al positivo nel formarsi all’autonomia: capacita di
muoversi nelle diverse circostanze, di prendere decisioni (anche chieden-
do consiglio) con propria responsabilita. Chi ha senso della propria per-
sonalita... sente anche la sofferenza della obbedienza... Ma per la “sua

maturita” ¢ capace di obbedienza vera! La dipendenza (insicurezza) asso-
luta... non ¢ vera obbedienza.

Anche la direzione spirituale... che deve essere un colloquio, deve permettere
al “diretto” che possa camminare da solo! Non favorire 1I’immaturita: le-
gando, risolvendo, decidendo...

- La fortezza tende gia al mondo fuori dell’io... Non si tratta di un
cammino di maturita in opposizione al cammino soprannaturale, ma si
tratta di un orientamento al fine ultimo: “vivere da figli di Dio, creati
a immagine e somiglianza sua”, e realizzare “il regno di Dio” e la sua
gloria.

- Capacita di responsabilita e di iniziativa: responsabilita delle proprie
azioni ¢ frutto della fortezza: non togliere stima e affetto..., ma educa-
re ad accettare le proprie colpe!

4. TEMPERANZA

E la capacita di una persona di moderarsi ed essere capace di equilibrio, di
dominio di sé, attraverso il controllo dei “valori” senza distruzione degli impul-

10



si (tendenze + desideri + affettivita) ed ha anche una piena e perfetta coscienza

della realta. Senza repressioni, con il controllo di sé di fronte ai valori e ai prin-

cipi assunti da noi. Canalizzazione anche di tutti i bisogni verso un solo ideale
compatibili con esso, in modo che quelli incompatibili a poco a poco perdono la
loro forza e importanza.

La temperanza ci rende capaci di amare i beni sensibili e di temperare, ar-
monizzare tutti i nostri impulsi, di moderare la ricerca di soddisfazione e di di-
sciplinare le passioni. La persona temperante orienta al bene i propri appetiti
sensibili, conserva una sana discrezione.

Nell’ AT la temperanza e spesso lodata (Sir 18,30).

Nel NT é chiamata moderazione o sobrieta (Tt 2,12).

2Pt 1,4: Vivere bene altro non & che amare Dio con tutto il proprio cuore,
con tutta I’anima e con tutto il proprio agire. Gli si da con la temperanza un
amore totale che nessuna sventura puo far vacillare (mette in evidenza la for-
tezza), un amore che obbedisce a Lui solo (la_giustizia), e che vigila al fine di
discernere ogni cosa, nel timore di lasciarsi sorprendere dalla menzogna.

Il termometro della nostra temperanza & I’equilibrio e I’oggettivita che si dif-
fonde attorno a noi.

E il controllo dei pensieri e dell’immaginazione che sta alla base del nostro
comportamento; delle emozioni, che sono lo scoppio violento di sentimenti,
affetti non soddisfatti. Essere se stessi... per vivere controllati...

¢ La temperanza € la virtu morale che modera I’attrattiva dei piaceri e rende
capaci di equilibrio nell’uso dei beni creati. Essa assicura il dominio della
volonta sugli istinti e mantiene i desideri entro i limiti dell’onesta. La perso-
na temperante orienta al bene i propri appetiti sensibili, conserva una sana
discrezione, e non segue il proprio istinto e la propria forza assecondando i
desideri del proprio cuore (CCC 1809).

- La temperanza controlla il livello delle aspirazioni, stabilendo obiettivi ra-
gionevoli, realistici, oggettivi.

- Formarsi nell’atteggiamento e nella aspirazione non alla “perfezione” (mec-
canismo di sicurezza), ma alla crescita e allo sviluppo continuo: “Progredire
un tantino ogni giorno”, “protendersi in avanti” (don Alberione).

- C’& una virtd - I’'umilta - che riassume tutti questi obiettivi. E uno dei segni
pit grandi di equilibrio; saper conoscere se stessi con le proprie capacita e i
propri limiti.

Olinto Crespi

11



In comunione con la CHIESA

«L’Enciclica, come altri testi di Papa
FRANCESCO Francesco — scrive sr. Alessandra Smerilli,
FMA —, si ispira direttamente al santo di As-
sisi. L ’esortazione apostolica Evangelii gau-
dium ha come sfondo il “Va’ e ripara la mia
E casa”, la Laudato si’ & modellata sul Canti-
FRATELLI TUTTI co delle creature. Fratelli tutti si lascia ispi-
Enccicasullafatemit ¢ Famiciia socile rare dalla capacita di dialogo e dalla fra-
e ternitad che hanno caratterizzato la vita e la
missione di san Francesco. Il testo & anche
attraversato dai grandi temi esposti nel do-
cumento sulla fratellanza umana e rilancia
quell“appello come frutto del dialogo e di un
impegno congiunto».

Come sappiamo, | ’enciclica &€ molto ampia e tocca numerosi aspetti, quasi
una sintesi dell’insegnamento del Papa sul tema della fraternita e dell ‘amicizia
sociale. Ringraziamo |’amico Matteo Torricelli che si & impegnato a presentar-
cela nelle sue linee essenziali.

L’importanza della vicinanza sociale e affettiva

“Fratelli tutti” & ’enciclica sulla fraternita e sull’amicizia sociale, usci-
ta nel 2020, anno della pandemia di Covid-19: nell’anno in cui il modo di
vivere le relazioni viene profondamente cambiato dal distanziamento fisico,
il messaggio del Papa ci ricorda I’'importanza della vicinanza sociale e affet-
tiva.

Gli obiettivi dell’enciclica sono chiari sin dalle prime pagine
dell’introduzione: tenendo sullo sfondo 1’episodio di San Francesco e il Sul-
tano, il Papa scrive: “le pagine che seguono non pretendono di riassumere
la dottrina sull’ amore fraterno, ma si soffermano sulla sua dimensione uni-
versale, sulla sua apertura a tutti” (n. 6). E ci ricorda che proprio grazie a
questa apertura, che va al di la delle barriere della geografia e dello spazio,

12



I’amore di S. Francesco ¢ stato (ed ¢ tuttora nei suoi seguaci) quello di un
padre fecondo. Gia in queste poche righe, veniamo interpellati certamente
come uomini e come cristiani, ma anche come laici consacrati: le distanze
geografiche all’interno del nostro Istituto, che in una certa misura sono co-
stitutive dell’Istituto stesso, non rappresentano una reale barriera al nostro
essere confratelli; I’unione di intenti, I’appartenenza a una famiglia religio-
sa, la professione dei consigli evangelici, il ricordo reciproco nella preghiera
e negli affetti sono tutti elementi che tra noi non mancano di certo e per i
quali possiamo dire: “siamo fratelli anche se non ci vediamo mai”.

Il primo capitolo dell’enciclica si apre con un elenco di ostacoli allo
sviluppo della fraternita universale. Una scelta insolita inserire all’inizio di
un documento una specie di “definizione in negativo” del tema principale: la
fraternita non é questo e neanche questo... A pensarci bene, pero, € una stra-
tegia molto efficace; il nostro tempo, infatti, & davvero impregnato di queste
difficolta che quasi rischiamo di non vederle, e allora &€ meglio mettere sin
da subito le cose in chiaro: molte delle dinamiche che plasmano la societa
oggi non sono dinamiche di fraternita. Questa chiarezza iniziale, inoltre,
rende la lettura dei capitoli successivi guidata in maniera pit puntuale: indi-
care gli ostacoli alla fraternita universale &€ un modo per tracciare la strada
verso la fraternita stessa.

Elenchiamo ora alcuni di questi ostacoli descritti nel primo capitolo, e
come sempre, per la lettura indossiamo gli occhiali del Gabrielino.

SOGNI CHE VANNO IN FRANTUMI

Modello culturale unico, perdita del senso della storia, colonizzazioni
culturali...: per decenni & sembrato che il mondo camminasse verso ideali di
unita e integrazione (come ad esempio il sogno europeo), oggi invece si as-
siste a un dietrofront e si riaccendono vecchi conflitti, nazionalismi, razzi-
smi che conducono inevitabilmente a un forte indebolimento del senso so-
ciale; ’economia, padrona indiscussa, spinge verso modelli di mercato in
cui prevalgono il consumismo e I’individualismo espresso nel soddisfaci-
mento degli interessi personali, il tutto a vantaggio di pochi; ideologie cultu-
rali si appropriano della storia e della cultura per annullare tutto cio che é
diverso e dominare senza opposizioni. “Un modo efficace di dissolvere la
coscienza storica, il pensiero critico, l'impegno per la giustizia e i percorsi
di integrazione e quello di svuotare di senso o alterare le grandi parole.

13



Che cosa significano oggi alcune espressioni come democrazia, liberta, giu-
stizia, unita?” (n. 14). Siamo esposti quotidianamente a queste dinamiche e
corriamo il rischio di dimenticarci che la nostra vocazione € consacrare pro-
prio questa quotidianita, facendo al suo interno spazio a Dio e alla sua Paro-
la. Gli ostacoli appena descritti possono sembrare grandi: si parla di econo-
mia, ideologie, grandi parole..., ma sicuramente, fermandoci un attimo, pos-
siamo vedere questi macro elementi insinuarsi nelle pieghe dell’ordinarieta:
nella vita in parrocchia, nel modo di vivere le relazioni o di comunicare sui
social non mancano certo individualismo, interessi personali e definizioni
fluide di democrazia, liberta, giustizia e unita.

SENZA UN PROGETTO PER TUTTI

“Il modo migliore per dominare e avanzare senza limiti é seminare la
mancanza di speranza e suscitare la sfiducia costante, benché mascherata
con la difesa di alcuni valori” (n. 15). Questo modo di vivere, sia tra i po-
tenti della terra sia tra i non potenti, genera esclusivita, chiusura, selettivita,
insicurezza, uomini che non sono piu in grado di prendersi cura del mondo,
ma solo di sé stessi; favorisce la cultura dello scarto, secondo cui certe parti
dell’umanita sembrano sacrificabili in quanto economicamente non ancora —
0 non piu — produttive; sostiene il perdurare di situazioni in cui la dignita e i
diritti umani non sono uguali per tutti. Basti pensare alla situazione delle
donne, alla schiavitu ancora presente laddove ci si arroga il diritto di trattare
le persone come oggetti, alle guerre che distruggono il diritto alla vita serena
e alimentano la paura del diverso, alla criminalita organizzata che si fa forte
sfruttando la debolezza altrui. A parole I’'umanita si indigna di tutto cio, ma
“le decisioni e la realta gridano un altro messaggio” (n. 23).

GLOBALIZZAZIONE E PROGRESSO SENZA UNA ROTTA COMUNE

“Domina un’indifferenza di comodo, fredda e globalizzata, figlia di
una illusione: credere che possiamo essere onnipotenti e dimenticare che
siamo tutti sulla stessa barca” (n. 30).

Siamo tutti connessi, informati di tutto cio che succede nel mondo, ca-
paci di comunicare in un istante a distanza di chilometri, ma il rischio che
corriamo € quello di vivere isolati dalla societa, senza saper apprezzare la
ricchezza e la bellezza della vita insieme, fatta di relazioni vere.

14



“Fate a tutti la carita della verita”, diceva don Alberione. Mi ha sem-
pre colpito quel tutti, cosi inclusivo e che non lascia spazio a libere interpre-
tazioni. Nel carisma dell’annuncio non c¢’¢ posto per disuguaglianze e iso-
lamenti: tutti meritano 1’annuncio della verita e siamo tutti in grado di farlo.

L’ILLUSIONE DELLA COMUNICAZIONE

“I rapporti digitali, che dispensano dalla fatica di coltivare un’amici-
Zia, una reciprocita stabile e anche un consenso che matura con il tempo,
hanno un’apparenza di socievolezza. [...] La connessione digitale non basta
per gettare ponti, non é in grado di unire ['umanita” (n. 43).

Abitare il mondo digitale & una grande responsabilita: le relazioni ap-
paiono sicure dentro lo schermo, ma sono fragili come nella realta. Sembra-
no finte, ma sono reali: un’offesa ¢ tale anche se scritta su un social. Lo
schermo ci da sicurezza e ci consente di dire e fare cose che non faremmo a
tu per tu: assistiamo a un prolificare di aggressivita, insulti, offese, maltrat-
tamenti, tutto mirato — come abbiamo gia sottolineato — a distruggere 1’altro
stando nella comoda roccaforte dell’io. La comunicazione immediata, trami-
te messaggi rapidi, mina 1’essenza della comunicazione stessa: 1’ascolto per
la comprensione. Inoltre, con la tecnologia & molto facile creare una nostra
realta, spazi virtuali sicuri dove rifugiarci, non per un sano divertimento li-
mitato nel tempo, ma per coltivare I’illusione di avere effettivamente la vita
che vorremmo: posso comunicare di me cio che voglio, anche se non é vero,
e per i miei interlocutori — sparsi nella rete — diventa difficile dimostrare il
contrario.

Per uscire da queste nocive illusioni, la responsabilita di ciascuno &
trovare — anche tramite il digitale, ma non esclusivamente — la via per un in-
contro autentico con 1’altro e con la realta.

Matteo Torricelli

15



PAROLE DI LUCE

OSTACOLLI:
«La liberta € una convocazione» (A. Dufourmantelle).

L’etimologia della parola ostacolo ci riporta a qualcosa che ci sta
davanti, che ci si oppone, che ci impedisce di camminare realizzando,
passo dopo passo, la decisione che avevamo presa.

Alcuni ostacoli riguardano la dimensione della nostra identita: il
non piacersi, il non sentirsi all’altezza, ecc.; altri riguardano la dimen-
sione relazionale: paura del giudizio, I’orgoglio, la gelosia, il timore di
deludere gli altri, ecc.; altri riguardano la dimensione del futuro: la pau-
ra di scegliere, la paura di non riuscire ad essere fedeli, la paura di ama-
re...

Tanti ostacoli nascono dal di dentro, alcuni ci vengono imposti
dall’esterno, altri fanno parte della vita... Eppure gli ostacoli che pare
ci impediscano la liberta, che ci provochino sofferenza, sono gli stessi
che spesso ci fanno trovare in noi energie inedite, che ci costringono a
cercare alternative, che ci conducono verso orizzonti mai desiderati ep-
pure liberanti.

Valori, bisogni, desideri si intrecciano nella nostra vita: a volte ci
legano, altre volte ci danno I’opportunita di guardare in alto, guardare
oltre.

C’¢ una liberta che nessun ostacolo puo trattenere: la liberta di
amare, di prendersi cura, di abitare questo mondo, le nostre relazioni,
con fiducia, con intensa speranza: “Chi ci separera dall’amore di Cri-
sto?” (Rm 8,35).

Tosca Ferrante, ap

16




Per conoscere pit da vicino don Alberione

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-
cando una serie di contributi volti a far conoscere, attraver-
so i principali episodi, la vita e la missione del nostro amato
Fondatore, don Giacomo Alberione.

Il giorno tanto atteso

E cosi, nel Duomo di Alba, il chierico Giacomo Alberione viene ordi-
nato presbitero dal Vescovo Mons. Giuseppe Francesco Re. E il 29 giugno
1907. Un giorno speciale, come speciale era stato quel «mi faro prete», detto
da Giacomo, tanto tempo prima, alla maestra Rosina Cardona. Insieme con
lui altri dieci compagni diaconi. Alla celebrazione assiste qualche familiare:
cosi possiamo supporre, visto che non abbiamo notizie specifiche, sia stata
presente la mamma.

Il giorno dopo, domenica 30 giugno, don Giacomo celebra la prima
Messa nella sua parrocchia di San Martino a Cherasco, alla presenza del
parroco don Giovanni Montersino, di mamma Teresa, dei fratelli Giovenale,
Giovanni Lodovico e Francesco, insieme ad altri parenti e molti parrocchia-
ni. Una festa modesta se consideriamo la sobria organizzazione del pranzo,
anche perché era tempo di mietitura e molti, anche se di domenica, doveva-
no provvedere ai campi. Interessante € la testimonianza del fratello Tomma-
so, allora diciottenne:

«Il signor Giovanni Graglia, padre della cognata Antonietta, moglie di
Giovanni Lodovico Alberione, abbandono in quel giorno i mietitori che
aveva nel suo campo di grano e aderi molto volentieri alla festa del novello
Sacerdote Giacomo, e partecipo pure al pranzo. lo fui presente solo al
pranzo della Prima Messa solenne di Don Giacomo mio fratello, e anche
dopo pranzo dovetti correre a casa, alla cascina di Montecapriolo, per ac-
cudire il bestiame, essendo rimasta a casa soltanto mia cognata Antonietta,
moglie di Giovanni Lodovico. A pranzo erano presenti una ventina di per-
sone, tra le quali vi erano i parenti piu prossimi. C’erano alcuni sacerdoti,

17



qualche compagno di scuola di Don Giacomo... I cibi furono modesti e pre-
parati dall’albergatore Manzoni di Cherasco. Alla sera ci fu il Vespro. Alla
Messa aveva parlato il Parroco; a Vespro parlo il novello Sacerdote Don
Giacomo, e ringrazio tutti, genitori e parenti; molti erano commossi e pian-
gevano. lo, come ho detto, non ho potuto essere presente al Vespro. Nostro
padre era gia morto fin dal 26 novembre 1904».

Se al mattino ha celebrato la prima Messa, nel pomeriggio, durante i
Vespri, Don Alberione pronuncia la prima omelia da sacerdote. Di quella
predica abbiamo il manoscritto, testo scritto in un piccolo quaderno. Il con-
tenuto é tutto rivolto alla festa del Sacro Cuore di Gesu; e don Giacomo non
si sofferma a ricordare il cammino che lo ha portato al sacerdozio. Di questa
omelia riportiamo la parte dedicata ai ringraziamenti:

«E mio preciso dovere ringraziare quanti in quest’oggi hanno preso
parte alla mia festa ed hanno pregato il Signore che mi fosse largo di sue
grazie nella mia ordinazione; specialmente sono obbligato verso il nostro
Rev.mo arciprete: egli mi ha accolto bambino, mi ha insegnato le prime
domande del catechismo e mi preparo alla cresima; dalle sue mani ricevetti
la prima comunione; osservando lui mi venne il desiderio di abbracciare lo
stato ecclesiastico e i suoi consigli prudenti, pratici, facili, le sue esortazio-
ni semplici, sempre di cuore, mi guidarono fino al presente ed esse ancora
voglio seguire. Stamane la S. Messa [’ho applicata per ringraziamento a
Dio dei benefizi che mi ha fatto sia direttamente come a mezzo della fami-
glia, del seminario... Domani applichero pel mio povero padre che dopo
avermi con tante fatiche allevato ed avviato agli studi, dopo tre anni di pe-
nosa malattia, mi lascio orfano: affidandomi pero alla mia buona madre ed
ai miei cari fratelli che con tanto affetto mi aiutarono nei miei studi. Mille
grazie a tutti e mi conceda il Signore di poter loro dimostrare la mia rico-
noscenza.

Dopo ’ordinazione Don Alberione continua i suoi studi e giunge alla
Licenza e al Dottorato in teologia presso il Collegio Teologico San Tomma-
so D’Aquino di Genova. Da quel momento, e per tutto il periodo che rimane
in Diocesi, viene chiamato “il Signor Teologo”.

Domenico Soliman

18



La parola del Fondatore

I1 19 marzo ricorre la solennita di san
Giuseppe. Se questa & una data significati-
va ogni anno, tanto piu quest’anno, che il
santo Padre ha voluto intitolare Anno di
san Giuseppe. Giuseppe era anche il nome
di professione del nostro Fondatore: il che
spiega la sua forte devozione a questo san-
to, e il fatto che lo abbia voluto, nella So-
cieta San Paolo, come protettore dei fra-
telli Discepoli del Divin Maestro.

Molto opportuna, quindi, per questo
periodo, la presente meditazione che don
Alberione ci ha dettato nel 1948.

San Giuseppe, I’'uomo giusto

«...San Giuseppe fu 'uomo fedele alla sua missione. Il Signore 1’aveva de-
stinato a compiere tre uffici nell’ordine della sua Provvidenza: doveva essere il
custode verginale della Madre di Dio. Innanzi agli uomini egli copriva il miste-
ro del concepimento verginale. Egli tutelava e difendeva Maria nei viaggi e nel-
le difficolta, come a Betlemme, in Egitto, nello smarrimento di Gesu nel tem-
pio. Egli nutriva la Famiglia Santa.

Doveva essere il Padre putativo, il custode, il nutrizio pure di Gesu. Da lui
il Fanciullo venne salvato; sotto di lui, Gesu esercitava le virt domestiche; con
lui il Fanciullo lavorava, pregava, santificava la casa con le sue virtu domesti-
che. Doveva apparire come il padre: «Non & costui il Figlio del fabbro?»; dove-
va scomparire perché risplendesse nella sua grande luce Gesu; doveva poi esse-
re il custode della grande famiglia cristiana, la Chiesa, nel corso dei secoli. E
San Giuseppe corrispose in tutto per la sua docilita, che & umilta. Egli desidera-
va solo di compiere il divino volere per assecondare in tutto il suo Dio. Questa
era disposizione di amore e di umilta: Dio poteva disporre di lui secondo i desi-
deri e i disegni del suo amore.

E quanto pit un’anima si trova in queste disposizioni, tanto piu viene ado-
perata da Dio in cose grandi, ed innalzata a molta perfezione: Dio abita ed ope-

19



ra in lei. Dio poté prepararlo a custodire i due suoi tesori: Gesu e Maria. Dio
poté adoperarlo per tanti anni dall’Annunciazione alla nascita del Figliuolo di
Dio, nel periodo della fanciullezza e giovinezza di Gesu. Dio poté adoperarlo
nel creare e presentare al mondo il tipo del grande silenzioso, del lavoratore
modello, dell’anima piu perfetta dopo la SS. Vergine.

San Giuseppe ¢, infatti, chiamato 1’uomo giusto. Con questa espressione lo
Spirito Santo lo mostra come 1’uomo ornato di tutte le virtu. Era giusto con Dio,
poiché a Dio dava il culto, I’onore, I’obbedienza, il cuore, interamente. Fu giu-
sto col prossimo, al quale dava rispetto nella stima, nelle sostanze, nell’onore;
dava aiuto e soccorso nelle tante necessita; dava stima e onore. Fu giusto con se
stesso: sottomettendo i sensi allo spirito, compiendo ogni dovere come sposo,
come padre putativo, come operaio...».

Volutamente ho desiderato condividere con voi integralmente questa medita-
zione di don Alberione, tratta da “Brevi meditazioni per ogni giorno dell'anno”,
sulla figura stupenda di San Giuseppe. Non vi sarebbe altro da aggiungere a com-
mento: nel testo € racchiuso il DNA di San Giuseppe, sulla cui figura quest'anno
Papa Francesco ci invita a meditare, per imitarlo e, partendo dal suo esempio,
portare la nostra testimonianza nella vita quotidiana.

A San Giuseppe nelle tradizionali “pratiche della pieta cristiana” ci si affida
invocandolo con vari titoli. Nel volume da cui é tratto il testo proposto, il nostro
Fondatore, in occasione del mese a lui dedicato, elenca diversi titoli: San Giuseppe
discendente di Davide. San Giuseppe sposo di Maria. San Giuseppe custode dei
vergini. San Giuseppe padre putativo di Gesu. San Giuseppe difensore del Reden-
tore. San Giuseppe capo della Sacra Famiglia. San Giuseppe uomo giusto. San
Giuseppe casto e vergine. San Giuseppe docile esecutore dei disegni divini. San
Giuseppe uomo forte. San Giuseppe uomo prudente. San Giuseppe specchio di pa-
zienza. San Giuseppe amante della poverta. San Giuseppe amante della pieta. San
Giuseppe modello degli operai. San Giuseppe uomo del silenzio operoso. San Giu-
seppe ornamento della vita domestica. San Giuseppe esempio di vita interiore. San
Giuseppe esempio di obbedienza. San Giuseppe modello delle anime eucaristiche.
San Giuseppe intimo familiare di Gesu e Maria. San Giuseppe modello di ogni vir-
t0. San Giuseppe terrore dei demoni. San Giuseppe perfetto cittadino. San Giusep-
pe speranza dei poveri e sofferenti .San Giuseppe protettore degli agonizzanti. San
Giuseppe protettore della Chiesa. San Giuseppe speranza di tutti i bisognosi. San
Giuseppe glorioso cittadino del cielo.

BUONA QUARESIMA, BUONA PASQUA, BUON ANNO DI SAN GIUSEPPE!
Teogabri

20



“Jo non voglio ragionare che come Tu ammaestri”

Cosi don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella preghiera
contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflettere, consi-
derare tutte le realta intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando a “ragionare”
solo come Gesl insegna.

In questa luce accogliamo con gioia i diversi spunti che I’amico Giancarlo In-
fante, con contributi di varia natura, ci offre di volta in volta, tutti destinati a nutri-
re la nostra mente di contenuti evangelici e spirituali.

Cominciamo dalla recensione di uno studio su san Paolo, utile a tutti noi.

ANDREA ALBERTIN
PAOLO DI TARSO: LE LETTERE

(Roma 2016)

Conoscere Paolo & conoscere le profondi-
ta dell’'uomo. Soprattutto per noi, laici consa-
crati nel mondo, in genere sprowvisti di studi
teologici pianificati, diventa una vera e propria
necessita quella di addentrarci e comprendere
sempre di piu la figura dell’unico Apostolo
formato con modalita diverse rispetto agli altri
Dodici. Paolo infatti era un ebreo ortodosso,
legato alla fede dei padri ed alla tradizione rab-
binica. Nonostante la sua forte e militante op-
posizione verso la nuova religione, nascente
dal cuore stesso dell’ebraismo, egli venne po-
tentemente convertito alla stessa dottrina che
osteggiava grazie all’intervento diretto della
sua Sorgente, Gesu Cristo. In Paolo si rispec-
chia la sorte di molti di noi, un tempo estranei
alla fede e successivamente convertiti mentre perseguitavamo Cristo, percorrendo
in modo appassionato la via della trasgressione della legge divina. La conversione
totale che per Paolo € avvenuta in pochi momenti, ai semplici fedeli spesso richiede
tutta la vita.

L andare fuori dalle linee ordinarie di conversione e formazione apostolica
che ha trasformato Saulo in Paolo, & un modo di operare che a volte viene utilizzato
dal nostro Signore Gesu, il quale in effetti & anche il Signore delle regole. Di fatto,
il Nazareno ha scelto come suoi seguaci dei pescatori e laici ben inseriti nel secolo,

21



piuttosto che scribi e sacerdoti adeguatamente formati, come sarebbe stato umana-
mente logico.

Viene in mente la storia dell’incontro di un professore universitario andato da
un maestro zen, per interrogarlo su tale dottrina. Il saggio, prima ancora di parlare,
versa il the nella tazza dell’illustre ospite e non smette di versarlo, anche quando &
colma. Il professore non si trattiene pit, fa un cenno con la mano per indicare che il
the sta uscendo dalla tazza. Allora, il sapiente parla: “Come questa tazza tu sei ri-
colmo delle tue opinioni e congetture. Come posso spiegarti lo zen, se prima non
svuoti la tazza?” (101 storie zen, Adelphi Edizioni, Milano 1973, p. 13).

Paolo, per essere iniziato alla sua missione, ha dovuto in un certo senso essere
come svuotato di tutta la sua cultura e formazione precedente, non adeguata al cor-
so di un apostolato relativo a una dottrina nuova e poco strutturata. Proprio lui,
“ebreo fervente che con ogni probabilita non ha mai incontrato il Gesu terreno”, ha
ricevuto “per iniziativa divina il dono di comprendere il significato di Cristo, gli
effetti esistenziali che si scatenano nella vita di chi aderisce a lui mediante la fede”,
afferma Andrea Albertin (p. 173) nel testo che presentiamo come utile opportunita
per approfondire il nostro doveroso studio circa I’opera ed il pensiero di san Paolo.

Albertin offre alcune chiavi di lettura dell’epistolario paolino accessibili “non
solo agli studenti delle facolta teologiche e degli istituti religiosi di scienze religio-
se, ma anche al lettore interessato a familiarizzarsi un po’ di piu con questo gigante
dell’annuncio evangelico” (p. 15). 1l libro invero ¢ ben strutturato, anche dal punto
di vista didascalico. Inizia con una sintetica biografia di Paolo, necessaria per affer-
rare le linee essenziali della sua opera evangelizzatrice. Segue, nel cap. 2, la descri-
zione degli elementi che caratterizzano le procedure comunicative utilizzate con
perizia dall’ Apostolo delle genti. Dal cap. 3, si avviano le analisi delle singole lette-
re dell’epistolario paolino, disposte in quello che viene considerato I’ordine crono-
logico della loro stesura “generalmente accettato dalla maggioranza degli speciali-
sti, benché in merito non manchino voci fuori dal coro” (p. 17).

Questa lettura approfondita del corpus paolino ci aiutera a proseguire con
maggiore consapevolezza nel processo di formazione dell’uomo nuovo fondato in
Gesu Maestro, secondo le linee tracciate dal nostro Fondatore. Tale trasformazione
interiore, anche detta liminalita, ossia rottura di una certa fase della vita per entrare
in un’altra (cfr. A. Destro e M. Pesce, Antropologia delle origini cristiane, Roma-
Bari 2008, p. 22), potra certamente rinsaldare il nostro senso di appartenenza alla
Famiglia Paolina, in questo periodo di continua sofferenza e trasformazione, dando
anche consistenza alla nostra missione di laici consacrati nel mondo.

Giancarlo Infante

22



25 marzo
ANNUNCIAZIONE DEL SIGNORE

«Pieno di venerazione, S. Gabriele si avvicina a Maria; la
saluta con le parole dettate da Dio: “Ave, o piena di grazia, il
Signore ¢ con te”. E poiché Maria si meraviglia a questo elo-
gio, San Gabriele spiega come ella trovo grazia presso Dio,
che la scelse a diventare Madre dello stesso Figlio di Dio e
Salvatore del genere umano».

G. Alberione

23



Comunicando tra noi...

Un contagio evangelico

Come ogni anno, nel periodo immediatamente dopo Natale, 1’équipe di
Famiglia Paolina “Sui passi di Paolo” organizza un’iniziativa per giovani,
della durata di tre giorni. L’obiettivo ¢ quello di tenere i contatti con chi
normalmente partecipa alle iniziative, ma anche quello di far conoscere la
nostra realta. Quest’anno per motivi di sicurezza si e tenuto tutto online. Il
tema, sfruttando il periodo di pandemia, ¢ stato “Il virus dell’annuncio”: ab-
biamo invitato i giovani a riflettere su come 1’an-nuncio autentico della Pa-
rola possa essere — e di fatto sia — contagioso. Per noi si € trattato di
un’esperienza di famiglia arricchente, in cui metterci in gioco con entusia-
smo. Per i partecipanti si & trattato di una sfida che vi raccontiamo subito.

Nel primo incontro i ragazzi sono stati accolti con una richiesta partico-
lare: scrivere e colorare la propria mascherina, per poi riflettere — attraverso
un video ed una catechesi — su come trasformare i nostri limiti e le nostre
barriere in possibilita di crescita. La preghiera cantata del Salmo 139 ci ha
ricordato che Dio ci ha fatti come un prodigio e con questa consapevolezza
abbiamo iniziato il secondo giorno, guidati dalle parole di san Paolo nella
Lettera ai Romani (Rm 10,14): «Come ne sentiranno parlare senza qualcuno
che lo annunci?».

Il tema dell’annuncio ¢ poi entrato nel vivo attraverso un momento di
presa di coscienza personale, da una parte su cosa e su chi ci “contagia” nel-
la nostra vita; dall’altra sul motivo che ci impedisce di essere “contagiosi”
nella diffusione del Vangelo. Gli animatori si sono quindi divisi in diversi
laboratori a cui i partecipanti si erano precedentemente iscritti: attraverso
una simpatica intervista doppia, hanno risposto alle domande dei ragazzi,
testimoniando cio che ¢ stata per loro la scintilla dell’annuncio, quali sono
stati gli ostacoli nel loro cammino e qual ¢ lo stile del loro “contagio” evan-
gelico, attraverso la scelta vocazionale.

Il terzo momento pomeridiano prevedeva un gioco finale che aveva un
ospite speciale: il neo-beato Carlo Acutis. La sua vita e alcune delle sue
massime hanno guidato i ragazzi a costruire dei linguaggi inventati che gli
altri dovevano interpretare, prendendo spunto in modo divertente da temi
che ruotano intorno alla pandemia come il vaccino, la mascherina o i dpcm.

24



La due giorni si € conclusa con 1’annuncio della marcia-missione che
speriamo di poter realizzare questa estate e a cui arriveremo con una serie di
incontri di formazione, vere e proprie tappe di avvicinamento per imparare a
gridare assieme: «Quanto sono belli i piedi di coloro che recano un lieto an-
nuncio di bene!» (Is 52,7).

Matteo Torricelli
Stefano Golinelli

Il tesoro, la perla, la rete

lo credo nei miracoli. Non €& una speranza, ma un’affermazione. Credo
nei miracoli, perché da quando Dio mi ha concesso di insegnare e mi ha pre-
stato gli occhi dei miei bambini, vedo che la vita € un continuo miracolo,
ogni giorno, tutto il giorno. Ma per vederli serve appunto lo sguardo di un
bambino o di un poeta, che é la stessa cosa, cioe di quegli esseri che hanno
il coraggio di meravigliarsi anche in un tempo come questo, che sembra se-
gnato da incubi continui. La parola miracolo e infatti legata al verbo latino
mirari, meravigliarsi, stupirsi, la quale deriva da un’antica radice indoeuro-
pea SMI-, che ha generato anche I’inglese smile, sorridere. E il sorriso di
Dio che si fa beffe delle tenebre e ti guarda con occhi ammiccanti, li dove
pensi di trovare solo spine e dolore.

Credo nei miracoli perché la scuola, questa malandata amata odiata
istituzione, ¢ il laboratorio della vita e, ogni volta che vorrei gettare la spu-
gna, il Signore si inventa qualcosa di meraviglioso per farmi cambiare idea,
con quella grazia nobile e grandiosa di umile silenzio che € I’impronta digi-
tale del buon Dio. E allora capisci le parabole del tesoro, della perla e della
rete che trovi nel Vangelo di Matteo (Mt 13, 44-50), perché le vivi, perche
sei trascinato dentro al VVangelo fino ad incarnarti in uno dei personaggi.

«Un tesoro nascosto nel campo» € quel ragazzino taciturno in classe,
che ti manda alla sera un lavoro curato al pc di una profondita che ti fa male.
E quella ragazzina che dopo un anno trova il coraggio di fermarti e chiedere
di parlare con te e dimostra una ricchezza interiore che non avresti mai so-
spettato. E correggere una verifica e scoprire una pagina di diario, lacerante,
drammatica, che € un grido di speranza ed un desiderio di fede detti con le
parole di chi crede di non averle.

25



«Il regno dei cieli e simile anche a un mercante che va in cerca di perle
preziose»: e tu sai che le perle nascono reagendo ad un frammento estraneo
lasciato da un predatore che tentava di ghermire il contenuto dell’ostrica.
Quanti dei miei studenti hanno su di loro le mani tenebrose che questo tem-
po allunga sui giovani: problemi familiari, solitudine, dipendenza da inter-
net, venerazione idolatrica da parte dei genitori che non fa loro assaporare il
senso del sacrificio. Sono persi, diresti. Poi li vedi innamorati ad ascoltare
una poesia, attenti nel sentire una pagina del Vangelo, intrepidi nel-
I’avvolgere quella ferita, messaggera del nulla, con lo smalto luminoso dei
sogni di un adolescente. E ti danno la forza di lottare per loro, quando loro
non sanno piu farlo.

Ma la scuola & anche «una rete gettata nel mare che raccoglie ogni ge-
nere di pesci», e lo vedi proprio in questi mesi, in cui tramite la rete internet
si fa tutto, ma poi si sente I’esigenza di raccogliersi fisicamente, nell’aula
insegnanti o fuori in un parcheggio, con una Bibbia in mano, gli occhi negli
occhi e il desiderio di affidare al Signore tutti quelli che stanno dentro il no-
stro luogo di lavoro, con le loro famiglie, affinché Lui santifichi le persone,
i luoghi e il tempo che viviamo. Allora ti capita di arrivare a scuola per caso
— o forse no — perché c’é un’urgenza coi pc e di trovare delle colleghe che ti
chiedono di pazientare ancora un’ora, perché si ha la voglia di pregare in-
sieme. E una collaboratrice scolastica con problemi di salute, che € a casa
sofferente, chiede di essere contattata in video-chiamata, quando ci sono
questi momenti di intimita con Dio, perché quei pochi minuti le alleviano il
dolore. E cosi alle tredici ci si da voce e, mantenendo le distanze per scon-
giurare il covid, ci si lega nei cuori: con le Bibbie a disposizione degli stu-
denti si proclamano allora i salmi: cattolici, evangelici, credenti e meno cre-
denti, uniti nel pregare I’unico Dio.

Credo nei miracoli, perché il Signore mi ha insegnato che é piu grande
del mio dolore e che si puo vedere il suo sorriso anche sotto una mascherina.

Stefano Golinelli

26



Per il ritiro personale

Argomento sempre molto utile e appropriato per le nostre giornate
di ritiro sono i consigli evangelici.

Ci soffermeremo su di essi per alcuni dei prossimi mesi che il Si-
gnore ci concedera di vivere. Intendiamo considerarli soprattutto nel-
| ‘ottica del nostro amato Fondatore don Giacomo Alberione.

Per questa occasione focalizziamo il consiglio della POVERTA.

La POVERTA
“Nella poverta la santita e piu facile”

1. Entro in relazione con Gesu-Verita (per la mente)

Matteo 6:
24 N . . z s a1 N
Nessuno puo servire due padroni, perché o odiera I’uno e amera I’altro, oppu-
re si affezionera all’uno e disprezzera I’altro. Non potete servire Dio e la ricchezza.

“Percio io vi dico: non preoccupatevi per la vostra vita, di quello che mangere-
te o berrete, né per il vostro corpo, di quello che indosserete; la vita non vale forse
piti del cibo e il corpo piti del vestito? “Guardate gli uccelli del cielo: non séminano
e non mietono, né raccolgono nei granai; eppure il Padre vostro celeste li nutre. Non
valete forse piu di loro? “E chi di voi, per quanto si preoccupi, puo allungare anche
di poco la propria vita? “E per il vestito, perché vi preoccupate? Osservate come
crescono i gigli del campo: non faticano e non filano. 29Eppure io vi dico che nean-
che Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro. “Ora, se Dio veste
cosi I’erba del campo, che oggi ¢’é e domani si getta nel forno, non fara molto di piu
per voi, gente di poca fede? “Non preoccupatevi dunque dicendo: “Che cosa mange-
remo? Che cosa berremo? Che cosa indosseremo?”. ~Di tutte queste cose vanno in

cerca i pagani. Il Padre vostro celeste, infatti, sa che ne avete bisogno. “Cercate in-
vece, anzitutto, il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date

- - 34 . - ;. ..
in aggiunta. Non preoccupatevi dunque del domani, perché il domani si preoccupe-
ra di se stesso. A ciascun giorno basta la sua pena.

27



1. IL DETTATO DELLO STATUTO

15. La poverta consacrata esprime la partecipazione alla condizione di
vita di Gesu, Divin Maestro, che «da ricco, si é fatto povero per arricchirci
per mezzo della sua poverta» (cf 2Cor 8,9), e rende il cuore del discepolo
aperto alle realta soprannaturali (cf Mt 6,25).

16. Con la professione del Consiglio Evangelico della poverta, i mem-
bri rinunciano alla facolta di usare e di disporre liberamente di qualunque
bene proprio, stimabile in denaro, senza il permesso del legittimo Superiore
(cf CDC 600).

17. Pur professando la poverta consacrata, i membri non rinunciano al
diritto di possedere beni temporali né alla facolta di acquistarne altri, sotto-
stando, in quest’ultimo caso, al permesso del legittimo Superiore.

18. Per conformarsi in tutto al Consiglio Evangelico della poverta, ogni
membro si obbliga:

— a presentare, al principio di ogni anno, il conto preventivo delle spese
annuali prevedibili, con la disposizione ad accettare le modifiche che venis-
sero suggerite;

—a dare, al termine dell’anno, il conto consuntivo delle spese effettuate,
giustificando un’eventuale eccedenza sul preventivo;

— a chiedere il permesso al legittimo Superiore per le spese straordina-
rie prevedibili, o a riferirne dopo, se si é stati impossibilitati a farlo prima.
Si noti bene che il rendiconto riguarda solo i beni di cui i membri dispongo-
no a titolo personale; sono esclusi, quindi, tutti gli altri beni di cui si € sem-
plicemente amministratori, per ministero o per ufficio (cf CISP 1314).

19. I membri concorreranno con offerte alle necessita dell’Istituto, sen-
za pretendere, qualora venisse a cessare la loro appartenenza ad esso, qual-
siasi tipo di rimborso o restituzione per quanto in antecedenza donato.

20. Meditando sulla vita di Gesu, Divin Maestro, che «non aveva dove
posare il capo» (cf Mt 8,20), sulle sue parole: «Beati voi poveri, perché vo-
stro ¢ il regno di Dio» (Lc 6,20) e sull’esempio di san Paolo, che lavorando
provvedeva alle sue necessita (cf At 20,34), i membri avranno in grande
stima la poverta. Per questo:

28



— coltiveranno uno stile di vita semplice e sobrio, rifuggendo dalla
mentalita consumistica, per ornarsi di opere buone (cf SRS [Sollicitudo rei
socialis] 28; 1Tm 2,10). «Chi si spoglia diviene ricco di grazia, di meriti, di
pace, di gloria. Nella poverta la santita e piu facile» (UPS I, 452).

— si impegneranno, attraverso il lavoro, a far fruttificare i doni di natura
e di grazia ricevuti da Dio (cf AD 128; 1Tm 6,18) ricordando che «a noi
tocca “seminare” e “raccogliere”. Se non lo faremo, ci sara tolto anche quel-
lo che abbiamo» (SRS 30);

— saranno aperti alle necessita dei poveri, anche di coloro che non co-
noscono ancora il Vangelo, per «dare una testimonianza unanime [...] sulla
dignita dell’uomo, creato da Dio, redento da Cristo, santificato dallo Spirito,
e chiamato in questo mondo a vivere una vita conforme a questa dignita»
(SRS 47).

2. | CONSIGLI RELIGIOSI NELLA VISIONE SPECIFICA DEL FONDATORE

Poverta.

Anche sul voto di poverta il nostro Fondatore é ritornato con una insisten-
za impressionante. L’ottica & sempre propositiva: don Alberione ci chiama a
percepire la poverta come ricchezza e conquista per il cielo: «La poverta ¢ la
massima ricchezza; ogni piccola rinunzia nel gusto, vestito, abitazione & una
grande conquista per il cielo».* Principio valido per ogni Gabrielino, ma tale da
coinvolgere tutto I’Istituto: «La poverta in un Istituto € la garanzia di spirito
buono e di buon sviluppo, specialmente di belle e numerose vocazioni. Dio non
manda dove non si lavora o si spreca, sia pure in piccole cose, esempio nel fu-
mare. Chi ha I’affetto, anche ad un solo filo, & come un uccello legato: non pud
spiccare il volo verso le altezze della santita».”

Raccogliamo qui, in forma molto sintetica, gli elementi principali del suo
insegnamento: ci faranno da guida le puntuali sottolineature che leggiamo nei
Documenti Capitolari della Societa San Paolo (nn. 443ss.):

*UPS, 1, 446.
® UPS, |, pp. 452-453. “Le congregazioni conservano lo spirito finché sono povere;
quando la poverta viene meno, viene meno anche il sostanziale” (ArGe/VRg, 291, 230).

29



Poverta paolina per lo sviluppo integrale. — Vista nel quadro della nostra
consacrazione al carisma dello Spirito, la poverta ne assume le movenze inte-
riori, divenendo un elemento fondamentale dello sviluppo della nostra persona-
lita religiosa (individuale e collettiva) e delle opere a cui siamo chiamati:
I’immagine delle “quattro ruote” lo esprime con molta efficacia: “Carro che
corre poggiato sulle quattro ruote: santita, studio, apostolato, povertd” (AD
100).

= La poverta &, prima di tutto, la liberta di muoversi verso le piu alte mete:
«San Paolo dice che quelli che corrono nello stadio non si caricano di fagot-
ti e di valigie, ma vestono solo il necessario per essere pit spediti nella cor-
sa: le anime che amano veramente la poverta, corrono piu spedite verso il
cielo. [...] Per amare veramente la poverta & necessario pensare che quanto
pit un’anima e distaccata dalla terra, tanto piu diventa ricca di fede, di spe-
ranza, di amor di Dio, di sapienza celeste, dei doni dello Spirito Santo».°

= La poverta stimola una attivita somma della persona umana, che si modella
su Dio: «Noi imitiamo di piu Dio, quando lavoriamo, quando mettiamo in
attivita I’intelligenza per imparare le cose, la salute per operare e fare, la
forza necessaria per pregare, perché la preghiera € un lavoro faticoso! Per-
cio dobbiamo considerare che la poverta si manifesta nel lavoro. Produrre
per noi e produrre per gli altri. Esercitare le nostre facolta nell’agire».’

= Ne conseguono le funzioni della nostra poverta: «La poverta paolina ha cin-
que funzioni: rinuncia, produce, conserva, provvede, edifica».® Funzioni
che don Alberione determina ulteriormente: «Rinuncia all’amministrazione,
all’uso indipendente, a cid che € comodita, gusto, preferenze: tutto ha in
uso. Produce col suo lavoro assiduo: produce tanto per dare ad opere di be-
ne ed a persone. Conserva’® le cose che ha in uso. Provvede ai bisogni che vi
sono nell’Istituto. Edifica, correggendo la cupidigia dei beni».*

8 FSP42, p. 390.

" ALBERIONE G., Esercizi spirituali alle Figlie di San Paolo, San Paolo/Brasile, 21 giu-
gno 1963.

®UPS, 1, 447.

® Concetto frequente in don Alberione: «Non perder tempo, non guastare le cose. | no-
stri Istituti paolini costano il triplo degli altri Istituti. Occorre il macchinario, i libri, la
carta. Ebbene, sappiate tener conto e Dio vi mandera cio di cui abbisognate. La poverta
€ un gran segreto per la riuscita delle cose. Privarsi significa assicurarsi una riuscita
dieci volte maggiore» (FSP36, pp. 435s).

Y UPS, 1, 447.

30



2. Mi confronto con Gesu-Via (per la volonta)

Mi soffermo a lungo nel considerare come Gesu Maestro abbia scelto di

essere povero: povero nella nascita, povero nella sua vita terrena, povero nella
passione e morte. Richiamo alla mente che, secondo don Alberione, la poverta é
uno dei “documenti” per entrare alla scuola di Gesu (DF 41).

Quindi mi interrogo:

e Come sto permettendo a Gesu di continuare a vivere-in-me la sua scelta
di poverta?

¢ In questo tempo forte di Quaresima riesco ad impormi forme di sobrieta
(ad esempio nel cibo o nel riposo), o di distacco?

e Come tengo presente 1’aspetto di dipendenza? Devo ammettere di auto-
gestirmi con troppa disinvoltura? Chiedo qualche volta il dovuto “per-
messo”?

e E per quanto concerne le necessita dell’Istituto, quanto sono sensibile?

3. Prego in Gesu-Vita (per il cuore)

Entro in preghiera con Gesu-Vita, che ha come cibo il compiere con amore
la volonta del Padre, intendendola suo “massimo atto d’amore” (DF 19).

Lo prego che mi apra al suo amore verso la scelta della poverta: “il Figlio
dell’uomo non ha dove posare il capo” (Mt 8,20).

Gli consento di aprirmi il cuore verso le necessita dei bisognosi che vivono
attorno a me.

Mi affido anche a san Paolo, che provvedeva alle sue necessita con il lavoro
personale, e ha inteso con questo rendersi “forma” per noi (cf 2Ts 3,9).
Prego fervorosamente Gesu come mi guida I’amato Fondatore: «Ti ringra-
zio, o Divino Maestro, di questa lezione sulla virtu della poverta. Fa’ che io
l’ami e la pratichi secondo il mio stato. Non si puo servire a due padroni,
hai insegnato Tu: a Dio ed al denaro." Ti pregherod con la Chiesa: Conser-
va libero il mio cuore; fa’ che cerchi prima il regno di Dio e la sua giusti-
Zia; che io passi tra i beni temporali senza perdere gli eterni; anzi che con i
beni presenti, possa acquistare ricchezze soprannaturali».

1 Cf Mt 6,24.

31



Pro-memoria

Buon compleanno a:

Marco A. (3/4) Salvatore M. (8/4) Serafino P. (19/4)
Gianfranco B. (26/4) Filippo M. (30/4)

Ritornati alla Casa del Padre:

Egidio Gazzola (2/3) Germano Fantechi (25/3) Pietrino
Pischedda (12/4) Daniele Pennati (13/4)  Antonio Tozzini (17/4).

Intenzione per il mese di marzo:

«Parla, Gesu, di’ le tue parole di vita eterna; effondi il tuo spirito sul mon-
do; sia una la scuola, come una & la Verita, uno il Maestro, una la fede, una la
Chiesa. Tu sei con noi e di qui vuoi illuminare; ottienici sempre un vero dolore
dei peccati» (Preghiere, pag. 206).

Intenzione per il mese di aprile:

«Maestro divino, Tu sei la Verita increata, 1’unico Maestro; tu solo hai pa-
role di vita eterna. Ti ringraziamo per aver acceso in noi il lume della ragione e
il lume della fede. Noi crediamo sottomettendo tutta la nostra mente a te; mo-
straci il tesoro della tua sapienza, facci conoscere il Padre, rendici tuoi veri di-
scepoli (Preghiere, pag. 115).

Per il Papa Francesco:

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua
luce, la sua forza e la sua consolazione.
Per il Superiore Generale:

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo
aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni.

32



