
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 

 

 

MARZO - APRILE 2021 

 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



 

2 

 

Indice 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--

- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

12 

16 

17 

19 

21 

24 

27 

32 

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 

sui Gabrielini:  

www.sangabrielarcangelo.org  

 

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei 

Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 

Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del 

Delegato dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come 

persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/


 

3 

 

Lettera del Delegato 

 

 

Carissimi amici Gabrielini, 

abbiamo vissuto i primi mesi del nuovo anno civile, caratterizzati ancora 

dalla pandemia, che ormai ci accompagna da tempo. Fino a quando? ci do-

mandiamo. Lo sa il Signore, ma tutto sembra farci comprendere che la situa-

zione non muterà in meglio molto presto… Nonostante tutto, però, sono sicuro 

che ognuno di voi sta prendendo ogni cosa nella serenità, e anche con molto 

frutto spirituale-apostolico. 

Nell’ottica liturgica i mesi di marzo e aprile, nei quali ci introduciamo, 

sono caratterizzati dal tempo forte di Quaresima, che sfocerà nelle giornate so-

lenni del Triduo Pasquale. Si tratta di un periodo molto fecondo, sotto tutti gli 

aspetti: lo viviamo in comunione intensa con tutta la Chiesa, che celebra con 

profonda adorazione la passione, morte e risurrezione del suo Signore. 

Per il nostro itinerario di graduale conformazione al Maestro questo nuo-

vo periodo si rivela quanto mai opportuno per entrare ancor meglio nella co-

noscenza e nell’attuazione di quanto il Fondatore ci dona, sempre nella sezione 

dei “Mezzi di grazia”.  

 

 

“Il Sacerdote è un uomo, elevato a rappresentare Gesù Cristo”  (DF 84-85) 

Sopra il primo stato, quello laicale, il Fondatore ci ricorda che “si innalza” 

il secondo: lo stato sacerdotale. E precisa che, trattandosi ora del sacerdozio, il 

primo stato si suppone “percorso”, cioè portato a pienezza. 

Lo stato sacerdotale 

1. Lo Stato Sacerdotale è la seconda via che si innalza sulla prima, che già 

suppone percorsa. Il Sacerdote è un uomo, elevato a rappresentare Gesù Cristo, 

dispensatore dei doni di Dio. Quis in natura? quis in dignitate? quis in offi-

ciis?
 1
 

2. Emerge la sua grandezza considerando: che presso Dio è ministro, non 

servo; presso Gesù Cristo ha potere sopra il suo Corpo reale; presso gli uomi-

ni ha facoltà divine sul corpo mistico di Nostro Signore Gesù Cristo. 

                                                 
1 

«Chi è [pari a lui] nella natura, chi nella dignità, chi nei doveri?». 



 

4 

 

3. Doveri: a) occorre vocazione, studio, santità, zelo per ascendervi; b) al 

Sacerdote si deve aiuto, cooperazione, preghiera, confidenza, venerazione. 

Il Sacerdote è, dunque, un “uomo” che la benevolenza del Padre ha “ele-

vato” nientemeno che a rappresentare Gesù Cristo, e a “dispensare” i doni di 

Dio. Nonostante tutti i suoi limiti, il sacerdote – nella visione di don Alberione 

– è un uomo grande, dal momento che “presso Dio è ministro, non servo”; che 

nei riguardi di Gesù Cristo ha “potere” sopra il suo Corpo reale; e che presso gli 

uomini ha “facoltà divine” sul suo corpo mistico. Per ascendere al sacerdozio 

occorre la vocazione, con i doveri connessi: “studio, santità, zelo”; i fedeli, poi, 

verso il sacerdote sono chiamati a dare “aiuto, cooperazione, preghiera, confi-

denza, venerazione”. 

Don Alberione era in prima persona un sacerdote. Pienamente consapevo-

le dello straordinario dono ricevuto con la ordinazione, non mancava di invitare 

tutti ad apprezzare il dono del sacerdozio e ad inculcare nei membri della Fami-

glia Paolina la “venerazione” per il sacerdote. Già nel 1934, trattando della re-

sponsabilità di dirigere un periodico affermava: «Il segreto della direzione è 

null’altro che il dirigere: cioè una mente, un’anima, un cuore sacerdotale che 

risolutamente camminano verso il cielo e indicano la via, e innovano e trascina-

no appresso una turba di anime. Una mente ben illuminata illumina come una 

lucerna posta in alto per risplendere a quanti sono nella casa del Padre; un cuore 

pieno di grazia tutti penetra e fermenta i cuori, come il lievito evangelico messo 

in una massa di farina; una vita tutta di Dio, ardente, realizza l’augurio-

comando del Maestro, e risplende innanzi agli uomini che vedono le opere buo-

ne e ne glorificano il Padre Celeste».
2
  

E nel 1960, parlando ai confratelli della prima ora, ribadiva: «Applicando 

ai nostri bisogni particolari è da notarsi: che il chierico religioso di buon spirito 

dalla professione all’ordinazione sacerdotale ha specialmente atteso alla pratica 

della pietà e virtù religiose. Nel principio del sacerdozio deve aggiungere pietà 

e virtù sacerdotali… Prima era lui con Dio; dopo vi sono lui e gli uomini con 

Dio. Non è più solo. È ministro di Dio e del popolo (in senso paolino), di Dio, 

che rappresenta innanzi al popolo, del popolo che rappresenta innanzi a Dio… 

La S. Messa, il Breviario e le funzioni liturgiche sono in sua mano. A tutti offri-

re i mezzi di salvezza: la verità da credere, il volere di Dio da osservare, i sa-

cramenti da ricevere, ordinando la vita presente alla futura».
3
 

                                                 

2
 San Paolo, 15 dicembre 1934. 

3
 G. ALBERIONE, Ut perfectus sit homo Dei, I, 420. 



 

5 

 

 

Cari amici, sono sicuro che ognuno di voi prega quotidianamente per i 

sacerdoti, soprattutto per il parroco e coadiutori (quando ci sono). Ci sarà uno 

spazio anche per altri sacerdoti, senza dimenticare il (povero) Delegato e i 

confratelli Paolini amici? 

La ricorrenza del 19 marzo, festa di san Giuseppe, quest’anno è partico-

larmente solenne in quanto stiamo vivendo anche l’Anno di San Giuseppe, ri-

correndo i 150 anni del Decreto “Quemadmodum Deus”, con il quale il Beato 

Pio IX dichiarò San Giuseppe Patrono della Chiesa Cattolica. Il nostro Fonda-

tore ha mostrato sempre profonda devozione a san Giuseppe, che ha voluto pa-

trono particolare dei nostri fratelli Discepoli. Scriveva il 1° aprile 1935: 

«Nella festa di S. Giuseppe, fra le grazie chieste, le cose imparate, gli 

esempi meditati vi furono: a) Le grazie, gli insegnamenti, le virtù di famiglia 

religiosa. San Giuseppe Capo-Famiglia e di una Famiglia la più Santa, ma spe-

cialmente della Famiglia perfettamente religiosa, interceda per noi presso Gesù 

Figliuolo suo putativo e Maria SS. sua vera Sposa… Poiché non è mai troppo 

detto: San Giuseppe né scrisse né predicò, ma sta sopra gli Apostoli; ed il suc-

cedersi dei secoli ne rivela sempre più la gloria; e il grande Leone XIII lo ha di-

chiarato protettore della Chiesa Universale. L’amore umile, la fede incrollabile, 

la speranza costante sono le virtù teologali che costituiscono il primo eroismo; 

la fedeltà nella obbedienza, nella castità, nella povertà, ne è frutto e altro eroi-

smo ammirabile».  

Augurando a tutti, e ad ognuno in particolare, un ottimo cammino quare-

simale, assicuro il mio ricordo e la mia preghiera. 

Insieme, porgo ad ognuno l’augurio più cordiale di liete festività pasquali, 

invocando la grazia di vivere una forte esperienza di vita nuova nella luce ra-

diosa del Maestro Divino, morto e risorto per noi. 

 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  



 

6 

 

Spunti biblici  

 

 

I CARDINI DELLA FORMAZIONE DELLA PERSONA 

NEL PROGETTO DI DIO 
 

 

 
III. LA DIGNITÀ DELLA PERSONA UMANA 

(Cf. Compendio del Catechismo della Chiesa Cattolica, 377ss;  

Testo integrale - CCC,1803). 

 

“Tutto quello che è vero, nobile, giusto, puro, amabile, 

onorato, quello che è virtù e merita lode, tutto questo sia og-

getto dei vostri pensieri" (Fil 4,8). 

 

La virtù è una disposizione abituale e ferma a fare il bene. Essa consente 

alla persona, non soltanto di compiere atti buoni, ma di dare il meglio di sé. “Il 

fine di una vita virtuosa consiste nel divenire simili a Dio” (San Gregorio di 

Nissa). 

Le virtù umane sono attitudini ferme, disposizioni stabili, perfezioni abi-

tuali dell’intelligenza e della volontà, che regolano i nostri atti, ordinano le no-

stre passioni e guidano la ragione e la fede. 

Esse procurano facilità, padronanza di sé e gioia per condurre una vita mo-

ralmente buona (CCC, 1804). 

Le virtù morali vengono acquisite umanamente. Sono i frutti e i germi di 

atti moralmente buoni; dispongono tutte le potenzialità del-l’essere umano ad 

entrare in comunione con l’amore divino. 

 

 

LE VIRTÙ CARDINALI  

Le quattro virtù hanno funzione di “cardine”. Per questo sono dette “car-

dinali”; tutte le altre si raggruppano attorno ad esse. Sono: la prudenza, la giu-

stizia, la fortezza e la temperanza. “Se uno ama la giustizia, le virtù sono il frut-

to delle sue fatiche. Essa insegna infatti la temperanza e la prudenza, la giustizia 

e la fortezza” (Sap 8,7). Sotto altri nomi, queste virtù sono lodate in molti passi 

della Scrittura (CCC 1805). 



 

7 

 

 

 

1. PRUDENZA 

È la virtù che dispone la ragione pratica a discernere in ogni circostan-

za il nostro vero bene e a scegliere i mezzi adeguati per compierlo. L’uomo 

“accorto controlla i suoi passi” (Pr 14,15). “Siate moderati e sobri per dedi-

carvi alla preghiera” (1Pt 4,7). La prudenza è la “retta norma dell’azione”, 

scrive san Tommaso sulla scia di Aristotele. Essa non si confonde con la ti-

midezza o la paura, né con la doppiezza o la dissimulazione. È detta “auriga 

virtutum - cocchiere delle virtù”: essa dirige le altre virtù indicando loro re-

gola e misura.  

È la prudenza che guida immediatamente il giudizio di coscienza. 

L’uomo prudente decide e ordina la propria condotta seguendo questo giudi-

zio. Grazie alla virtù della prudenza applichiamo i principi morali ai casi 



 

8 

 

particolari senza sbagliare e superiamo i dubbi sul bene da compiere e sul 

male da evitare (CCC 1806). 

 In altre parole, la Prudenza: 

♦ È la capacità di agire secondo responsabilità, scegliendo i mezzi - com-

portamenti giusti al tempo giusto. 

♦  È il vertice della maturità, autentica maturità, perché porta ad agire intel-

ligentemente, liberamente.  

♦  È capacità di autodirezione, oggi, domani... È la mente della direzione e 

del cammino spirituale. 

♦  Ci rende capaci di amare con prudenza, cioè di giudicare e di regolare 

tutte le nostre azioni e a dirigerle verso il compimento del comando 

dell’amore secondo la retta ragione illuminata dalla fede. 

 La prudenza è il timone della nostra vita. Si agirà bene in proporzione 

della maturità prudenziale raggiunta. 

 

2. GIUSTIZIA 

La giustizia è la virtù morale che consiste nella costante e ferma volon-

tà di dare a Dio e al prossimo ciò che è loro dovuto. La giustizia verso Dio è 

chiamata “virtù di religione”. La giustizia verso gli uomini dispone a rispet-

tare i diritti di ciascuno e a stabilire nelle relazioni umane l’armonia che 

promuove l’equità nei confronti delle persone e del bene comune.  

L’uomo giusto, di cui spesso si fa parola nei Libri Sacri, si distingue 

per l’abituale dirittura dei propri pensieri e per la rettitudine della propria 

condotta verso il prossimo. “Non tratterai con parzialità il povero, né userai 

preferenze verso il potente; ma giudicherai il tuo prossimo con giustizia” 

(Lv 19,l5). “Voi, padroni, date ai vostri servi ciò che è giusto ed equo, sa-

pendo che anche voi avete, un padrone in cielo” (Col 4,1) (CCC 1807). 
 

♦  È virtù che apre al contatto umano giusto ed equilibrato. Un vero contatto 

con Dio e con l’uomo esige capacità di uscire da sé: diversamente Dio e gli 

altri diventano elementi periferici al mio servizio. 

La carità e la religione (dare a Dio quello che è di Dio e agli altri ciò 

che gli è dovuto!) sono possibili solo uscendo da sé, in atteggiamento di 

apertura, di comprensione. Quindi: imparzialità, rispetto, oggettività di giu-

dizio, lealtà, sincerità, religione, pietà e obbedienza... 

 



 

9 

 

 Alcuni elementi basilari e motivazioni che portano a vivere e maturare 

nella giustizia: 

♦ Superamento del temperamento egocentrico. Capacità di donarsi agli altri, 

uscendo da sé: è anche ottimo segno di vocazione di vita consacrata. 

 Si parte dal bisogno (forse ancora egocentrico) di essere CON l’altro e si 

arriva alla tendenza di essere PER l’altro. 

 Formarsi dall’IO (superamento dell’egocentrismo infantile: stella - nerone 

- tartaruga - edera!) e arrivare al NOI. Capacità di dare = equilibrio dare-

ricevere. 

♦ Portare la persona ad accettare sempre le proprie responsabilità. Evitare le 

proiezioni, le scuse, le bugie… Sono proiezioni per la paura di non essere 

accettato nella stima… 

Creare un ambiente di comprensione per formare alla lealtà, sincerità… 

♦ Formare una coscienza morale adulta. È necessaria per scegliere e decide-

re. Capacità di agire: “devo” e non “dovrei” (che è pseudo coscienza!). 

♦ Altra componente della personalità è l’inserimento sociale. Una persona 

realizza la sua maturità quando sente ed è cosciente del suo status (posto o 

modo di essere) e del suo “ruolo” (assumere il proprio ruolo di vita è ciò 

che attende la società dalla persona). Il ruolo diventa mezzo per esprimere 

i valori con maturità.  

■  Ulteriore componente della maturità: assimilazione dei valori. 

La maturità raggiunge la sua completezza quando una persona con rettitu-

dine morale rispetta e assimila l’ordine dei valori. 

 

3. FORTEZZA 

   È il controllo delle reazioni che si producono davanti a situazioni ardue 

e pericolose. 

 ♦ Ci rende capaci di amare con fortezza, cioè ci dà il coraggio e l’energia 

necessarie per tradurre in pratica l’impegno di amare come il Cristo. 

  La fortezza è la virtù morale che, nelle difficoltà, assicura la fermezza e 

la costanza nella ricerca del bene. Essa rafforza la decisione di resistere 

alle tentazioni e di superare gli ostacoli nella vita morale. La virtù della 

fortezza rende capaci di vincere la paura, perfino la paura della morte, e 

di affrontare la prova e le persecuzioni. Dà il coraggio di giungere fino 

alla rinuncia e al sacrificio della propria vita per difendere una giusta 



 

10 

 

causa. “Mia forza e mio canto è il Signore” (Sal 118,14). “Voi avrete tri-

bolazione nel mondo, ma abbiate fiducia; io ho vinto il mondo” (Gv 

16,33). (CCC, 1808). 

  Abbiamo assoluto bisogno della virtù della fortezza – afferma C. M. 

Martini – in un tempo come il nostro, in cui si cercano dappertutto le fa-

cili vie di uscita, i compromessi, le situazioni che sono più congeniali, e 

si sfugge istintivamente da tutto ciò che comporta sacrificio, rinuncia, 

l’andare controcorrente. Ma senza la fortezza non c’è giustizia sulla terra; 

senza la fortezza nessuno farà il bene fino in fondo e la nostra società di-

venterà piena di persone scontente e frustrate. È questo il prezzo che si 

paga quando non c’è la fortezza. La stessa salute psicologica viene mina-

ta, perché chi è debole e, anziché chiedere a Dio il dono della fortezza, si 

lascia vincere dalla scontentezza, dalle divisioni interne, o chi crede di 

essere forte e perciò è ancora più debole, finisce per logorare la sua psi-

che, oltre che il fisico. Dio solo è la nostra fortezza. Tu sei la mia fortez-

za, il mio baluardo, il mio scudo di salvezza: tu solo, Signore! 

 ♦ La fortezza si esprime al positivo nel formarsi all’autonomia: capacità di 

muoversi nelle diverse circostanze, di prendere decisioni (anche chieden-

do consiglio) con propria responsabilità. Chi ha senso della propria per-

sonalità… sente anche la sofferenza della obbedienza… Ma per la “sua 

maturità” è capace di obbedienza vera! La dipendenza (insicurezza) asso-

luta… non è vera obbedienza.  

Anche la direzione spirituale… che deve essere un colloquio, deve permettere 

al “diretto” che possa camminare da solo! Non favorire l’immaturità: le-

gando, risolvendo, decidendo… 

- La fortezza tende già al mondo fuori dell’io… Non si tratta di un 

cammino di maturità in opposizione al cammino soprannaturale, ma si 

tratta di un orientamento al fine ultimo: “vivere da figli di Dio, creati 

a immagine e somiglianza sua”, e realizzare “il regno di Dio” e la sua 

gloria. 

- Capacità di responsabilità e di iniziativa: responsabilità delle proprie 

azioni è frutto della fortezza: non togliere stima e affetto…, ma educa-

re ad accettare le proprie colpe! 

4.  TEMPERANZA 

È la capacità di una persona di moderarsi ed essere capace di equilibrio, di 

dominio di sé, attraverso il controllo dei “valori” senza distruzione degli impul-



 

11 

 

si (tendenze + desideri + affettività) ed ha anche una piena e perfetta coscienza 

della realtà. Senza repressioni, con il controllo di sé di fronte ai valori e ai prin-

cipi assunti da noi. Canalizzazione anche di tutti i bisogni verso un solo ideale 

compatibili con esso, in modo che quelli incompatibili a poco a poco perdono la 

loro forza e importanza. 

La temperanza ci rende capaci di amare i beni sensibili e di temperare, ar-

monizzare tutti i nostri impulsi, di moderare la ricerca di soddisfazione e di di-

sciplinare le passioni. La persona temperante orienta al bene i propri appetiti 

sensibili, conserva una sana discrezione. 

Nell’AT la temperanza è spesso lodata (Sir 18,30). 

Nel NT è chiamata moderazione o sobrietà (Tt 2,12). 

2Pt 1,4: Vivere bene altro non è che amare Dio con tutto il proprio cuore, 

con tutta l’anima e con tutto il proprio agire. Gli si dà con la temperanza un 

amore totale che nessuna sventura può far vacillare (mette in evidenza la for-

tezza), un amore che obbedisce a Lui solo (la giustizia), e che vigila al fine di 

discernere ogni cosa, nel timore di lasciarsi sorprendere dalla menzogna. 

  Il termometro della nostra temperanza è l’equilibrio e l’oggettività che si dif-

fonde attorno a noi. 

 È il controllo dei pensieri e dell’immaginazione che sta alla base del nostro 

comportamento; delle emozioni, che sono lo scoppio violento di sentimenti, 

affetti non soddisfatti. Essere se stessi… per vivere controllati... 

♦ La temperanza è la virtù morale che modera l’attrattiva dei piaceri e rende 

capaci di equilibrio nell’uso dei beni creati. Essa assicura il dominio della 

volontà sugli istinti e mantiene i desideri entro i limiti dell’onestà. La perso-

na temperante orienta al bene i propri appetiti sensibili, conserva una sana 

discrezione, e non segue il proprio istinto e la propria forza assecondando i 

desideri del proprio cuore (CCC 1809). 

- La temperanza controlla il livello delle aspirazioni, stabilendo obiettivi ra-

gionevoli, realistici, oggettivi. 

- Formarsi nell’atteggiamento e nella aspirazione non alla “perfezione” (mec-

canismo di sicurezza), ma alla crescita e allo sviluppo continuo: “Progredire 

un tantino ogni giorno”, “protendersi in avanti” (don Alberione). 

- C’è una virtù - l’umiltà - che riassume tutti questi obiettivi. È uno dei segni 

più grandi di equilibrio; saper conoscere se stessi con le proprie capacità e i 

propri limiti. 

Olinto Crespi 

  



 

12 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

 

«L’Enciclica, come altri testi di Papa 

Francesco – scrive sr. Alessandra Smerilli, 

FMA –, si ispira direttamente al santo di As-

sisi. L’esortazione apostolica Evangelii gau-

dium ha come sfondo il “Va’ e ripara la mia 

casa”, la Laudato si’ è modellata sul Canti-

co delle creature. Fratelli tutti si lascia ispi-

rare dalla capacità di dialogo e dalla fra-

ternità che hanno caratterizzato la vita e la 

missione di san Francesco. Il testo è anche 

attraversato dai grandi temi esposti nel do-

cumento sulla fratellanza umana e rilancia 

quell’appello come frutto del dialogo e di un 

impegno congiunto». 

Come sappiamo, l’enciclica è molto ampia e tocca numerosi aspetti, quasi 

una sintesi dell’insegnamento del Papa sul tema della fraternità e dell’amicizia 

sociale. Ringraziamo l’amico Matteo Torricelli che si è impegnato a presentar-

cela nelle sue linee essenziali. 

 

L’importanza della vicinanza sociale e affettiva 

 

“Fratelli tutti” è l’enciclica sulla fraternità e sull’amicizia sociale, usci-

ta nel 2020, anno della pandemia di Covid-19: nell’anno in cui il modo di 

vivere le relazioni viene profondamente cambiato dal distanziamento fisico, 

il messaggio del Papa ci ricorda l’importanza della vicinanza sociale e affet-

tiva. 

Gli obiettivi dell’enciclica sono chiari sin dalle prime pagine 

dell’introduzione: tenendo sullo sfondo l’episodio di San Francesco e il Sul-

tano, il Papa scrive: “le pagine che seguono non pretendono di riassumere 

la dottrina sull’amore fraterno, ma si soffermano sulla sua dimensione uni-

versale, sulla sua apertura a tutti” (n. 6). E ci ricorda che proprio grazie a 

questa apertura, che va al di là delle barriere della geografia e dello spazio, 



 

13 

 

l’amore di S. Francesco è stato (ed è tuttora nei suoi seguaci) quello di un 

padre fecondo. Già in queste poche righe, veniamo interpellati certamente 

come uomini e come cristiani, ma anche come laici consacrati: le distanze 

geografiche all’interno del nostro Istituto, che in una certa misura sono co-

stitutive dell’Istituto stesso, non rappresentano una reale barriera al nostro 

essere confratelli; l’unione di intenti, l’appartenenza a una famiglia religio-

sa, la professione dei consigli evangelici, il ricordo reciproco nella preghiera 

e negli affetti sono tutti elementi che tra noi non mancano di certo e per i 

quali possiamo dire: “siamo fratelli anche se non ci vediamo mai”. 

Il primo capitolo dell’enciclica si apre con un elenco di ostacoli allo 

sviluppo della fraternità universale. Una scelta insolita inserire all’inizio di 

un documento una specie di “definizione in negativo” del tema principale: la 

fraternità non è questo e neanche questo... A pensarci bene, però, è una stra-

tegia molto efficace; il nostro tempo, infatti, è davvero impregnato di queste 

difficoltà che quasi rischiamo di non vederle, e allora è meglio mettere sin 

da subito le cose in chiaro: molte delle dinamiche che plasmano la società 

oggi non sono dinamiche di fraternità. Questa chiarezza iniziale, inoltre, 

rende la lettura dei capitoli successivi guidata in maniera più puntuale: indi-

care gli ostacoli alla fraternità universale è un modo per tracciare la strada 

verso la fraternità stessa. 

Elenchiamo ora alcuni di questi ostacoli descritti nel primo capitolo, e 

come sempre, per la lettura indossiamo gli occhiali del Gabrielino. 

 

SOGNI CHE VANNO IN FRANTUMI 

Modello culturale unico, perdita del senso della storia, colonizzazioni 

culturali...: per decenni è sembrato che il mondo camminasse verso ideali di 

unità e integrazione (come ad esempio il sogno europeo), oggi invece si as-

siste a un dietrofront e si riaccendono vecchi conflitti, nazionalismi, razzi-

smi che conducono inevitabilmente a un forte indebolimento del senso so-

ciale; l’economia, padrona indiscussa, spinge verso modelli di mercato in 

cui prevalgono il consumismo e l’individualismo espresso nel soddisfaci-

mento degli interessi personali, il tutto a vantaggio di pochi; ideologie cultu-

rali si appropriano della storia e della cultura per annullare tutto ciò che è 

diverso e dominare senza opposizioni. “Un modo efficace di dissolvere la 

coscienza storica, il pensiero critico, l’impegno per la giustizia e i percorsi 

di integrazione è quello di svuotare di senso o alterare le grandi parole. 



 

14 

 

Che cosa significano oggi alcune espressioni come democrazia, libertà, giu-

stizia, unità?” (n. 14). Siamo esposti quotidianamente a queste dinamiche e 

corriamo il rischio di dimenticarci che la nostra vocazione è consacrare pro-

prio questa quotidianità, facendo al suo interno spazio a Dio e alla sua Paro-

la. Gli ostacoli appena descritti possono sembrare grandi: si parla di econo-

mia, ideologie, grandi parole..., ma sicuramente, fermandoci un attimo, pos-

siamo vedere questi macro elementi insinuarsi nelle pieghe dell’ordinarietà: 

nella vita in parrocchia, nel modo di vivere le relazioni o di comunicare sui 

social non mancano certo individualismo, interessi personali e definizioni 

fluide di democrazia, libertà, giustizia e unità. 

 

SENZA UN PROGETTO PER TUTTI 

“Il modo migliore per dominare e avanzare senza limiti è seminare la 

mancanza di speranza e suscitare la sfiducia costante, benché mascherata 

con la difesa di alcuni valori” (n. 15). Questo modo di vivere, sia tra i po-

tenti della terra sia tra i non potenti, genera esclusività, chiusura, selettività, 

insicurezza, uomini che non sono più in grado di prendersi cura del mondo, 

ma solo di sé stessi; favorisce la cultura dello scarto, secondo cui certe parti 

dell’umanità sembrano sacrificabili in quanto economicamente non ancora – 

o non più – produttive; sostiene il perdurare di situazioni in cui la dignità e i 

diritti umani non sono uguali per tutti. Basti pensare alla situazione delle 

donne, alla schiavitù ancora presente laddove ci si arroga il diritto di trattare 

le persone come oggetti, alle guerre che distruggono il diritto alla vita serena 

e alimentano la paura del diverso, alla criminalità organizzata che si fa forte 

sfruttando la debolezza altrui. A parole l’umanità si indigna di tutto ciò, ma 

“le decisioni e la realtà gridano un altro messaggio” (n. 23). 

 

GLOBALIZZAZIONE E PROGRESSO SENZA UNA ROTTA COMUNE 

“Domina un’indifferenza di comodo, fredda e globalizzata, figlia di 

una illusione: credere che possiamo essere onnipotenti e dimenticare che 

siamo tutti sulla stessa barca” (n. 30). 

Siamo tutti connessi, informati di tutto ciò che succede nel mondo, ca-

paci di comunicare in un istante a distanza di chilometri, ma il rischio che 

corriamo è quello di vivere isolati dalla società, senza saper apprezzare la 

ricchezza e la bellezza della vita insieme, fatta di relazioni vere. 



 

15 

 

“Fate a tutti la carità della verità”, diceva don Alberione. Mi ha sem-

pre colpito quel tutti, così inclusivo e che non lascia spazio a libere interpre-

tazioni. Nel carisma dell’annuncio non c’è posto per disuguaglianze e iso-

lamenti: tutti meritano l’annuncio della verità e siamo tutti in grado di farlo. 

 

L’ILLUSIONE DELLA COMUNICAZIONE 

“I rapporti digitali, che dispensano dalla fatica di coltivare un’amici-

zia, una reciprocità stabile e anche un consenso che matura con il tempo, 

hanno un’apparenza di socievolezza. [...] La connessione digitale non basta 

per gettare ponti, non è in grado di unire l’umanità” (n. 43). 

Abitare il mondo digitale è una grande responsabilità: le relazioni ap-

paiono sicure dentro lo schermo, ma sono fragili come nella realtà. Sembra-

no finte, ma sono reali: un’offesa è tale anche se scritta su un social. Lo 

schermo ci dà sicurezza e ci consente di dire e fare cose che non faremmo a 

tu per tu: assistiamo a un prolificare di aggressività, insulti, offese, maltrat-

tamenti, tutto mirato – come abbiamo già sottolineato – a distruggere l’altro 

stando nella comoda roccaforte dell’io. La comunicazione immediata, trami-

te messaggi rapidi, mina l’essenza della comunicazione stessa: l’ascolto per 

la comprensione. Inoltre, con la tecnologia è molto facile creare una nostra 

realtà, spazi virtuali sicuri dove rifugiarci, non per un sano divertimento li-

mitato nel tempo, ma per coltivare l’illusione di avere effettivamente la vita 

che vorremmo: posso comunicare di me ciò che voglio, anche se non è vero, 

e per i miei interlocutori – sparsi nella rete – diventa difficile dimostrare il 

contrario. 

Per uscire da queste nocive illusioni, la responsabilità di ciascuno è 

trovare – anche tramite il digitale, ma non esclusivamente – la via per un in-

contro autentico con l’altro e con la realtà. 

Matteo Torricelli 

  



 

16 

 

 

 

 

 

PAROLE DI LUCE 

 
OSTACOLI:  

«La libertà è una convocazione» (A. Dufourmantelle).  
 

L’etimologia della parola ostacolo ci riporta a qualcosa che ci sta 

davanti, che ci si oppone, che ci impedisce di camminare realizzando, 

passo dopo passo, la decisione che avevamo presa. 

Alcuni ostacoli riguardano la dimensione della nostra identità: il 

non piacersi, il non sentirsi all’altezza, ecc.; altri riguardano la dimen-

sione relazionale: paura del giudizio, l’orgoglio, la gelosia, il timore di 

deludere gli altri, ecc.; altri riguardano la dimensione del futuro: la pau-

ra di scegliere, la paura di non riuscire ad essere fedeli, la paura di ama-

re…. 

Tanti ostacoli nascono dal di dentro, alcuni ci vengono imposti 

dall’esterno, altri fanno parte della vita… Eppure gli ostacoli che pare 

ci impediscano la libertà, che ci provochino sofferenza, sono gli stessi 

che spesso ci fanno trovare in noi energie inedite, che ci costringono a 

cercare alternative, che ci conducono verso orizzonti mai desiderati ep-
pure liberanti. 

Valori, bisogni, desideri si intrecciano nella nostra vita: a volte ci 

legano, altre volte ci danno l’opportunità di guardare in alto, guardare 
oltre.  

C’è una libertà che nessun ostacolo può trattenere: la libertà di 

amare, di prendersi cura, di abitare questo mondo, le nostre relazioni, 

con fiducia, con intensa speranza: “Chi ci separerà dall’amore di Cri-
sto?” (Rm 8,35). 

                                                                     Tosca Ferrante, ap 

  



 

17 

 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pubbli-

cando una serie di contributi volti a far conoscere, attraver-

so i principali episodi, la vita e la missione del nostro amato 

Fondatore, don Giacomo Alberione. 

 

 

 

Il giorno tanto atteso 
 
E così, nel Duomo di Alba, il chierico Giacomo Alberione viene ordi-

nato presbitero dal Vescovo Mons. Giuseppe Francesco Re. È il 29 giugno 

1907. Un giorno speciale, come speciale era stato quel «mi farò prete», detto 

da Giacomo, tanto tempo prima, alla maestra Rosina Cardona. Insieme con 

lui altri dieci compagni diaconi. Alla celebrazione assiste qualche familiare: 

così possiamo supporre, visto che non abbiamo notizie specifiche, sia stata 

presente la mamma. 

Il giorno dopo, domenica 30 giugno, don Giacomo celebra la prima 

Messa nella sua parrocchia di San Martino a Cherasco, alla presenza del 

parroco don Giovanni Montersino, di mamma Teresa, dei fratelli Giovenale, 

Giovanni Lodovico e Francesco, insieme ad altri parenti e molti parrocchia-

ni. Una festa modesta se consideriamo la sobria organizzazione del pranzo, 

anche perché era tempo di mietitura e molti, anche se di domenica, doveva-

no provvedere ai campi. Interessante è la testimonianza del fratello Tomma-

so, allora diciottenne:  

«Il signor Giovanni Graglia, padre della cognata Antonietta, moglie di 

Giovanni Lodovico Alberione, abbandonò in quel giorno i mietitori che 

aveva nel suo campo di grano e aderì molto volentieri alla festa del novello 

Sacerdote Giacomo, e partecipò pure al pranzo. Io fui presente solo al 

pranzo della Prima Messa solenne di Don Giacomo mio fratello, e anche 

dopo pranzo dovetti correre a casa, alla cascina di Montecapriolo, per ac-

cudire il bestiame, essendo rimasta a casa soltanto mia cognata Antonietta, 

moglie di Giovanni Lodovico. A pranzo erano presenti una ventina di per-

sone, tra le quali vi erano i parenti più prossimi. C’erano alcuni sacerdoti, 



 

18 

 

qualche compagno di scuola di Don Giacomo… I cibi furono modesti e pre-

parati dall’albergatore Manzoni di Cherasco. Alla sera ci fu il Vespro. Alla 

Messa aveva parlato il Parroco; a Vespro parlò il novello Sacerdote Don 

Giacomo, e ringraziò tutti, genitori e parenti; molti erano commossi e pian-

gevano. Io, come ho detto, non ho potuto essere presente al Vespro. Nostro 

padre era già morto fin dal 26 novembre 1904». 

Se al mattino ha celebrato la prima Messa, nel pomeriggio, durante i 

Vespri, Don Alberione pronuncia la prima omelia da sacerdote. Di quella 

predica abbiamo il manoscritto, testo scritto in un piccolo quaderno. Il con-

tenuto è tutto rivolto alla festa del Sacro Cuore di Gesù; e don Giacomo non 

si sofferma a ricordare il cammino che lo ha portato al sacerdozio. Di questa 

omelia riportiamo la parte dedicata ai ringraziamenti:  

«È mio preciso dovere ringraziare quanti in quest’oggi hanno preso 

parte alla mia festa ed hanno pregato il Signore che mi fosse largo di sue 

grazie nella mia ordinazione; specialmente sono obbligato verso il nostro 

Rev.mo arciprete: egli mi ha accolto bambino, mi ha insegnato le prime 

domande del catechismo e mi preparò alla cresima; dalle sue mani ricevetti 

la prima comunione; osservando lui mi venne il desiderio di abbracciare lo 

stato ecclesiastico e i suoi consigli prudenti, pratici, facili, le sue esortazio-

ni semplici, sempre di cuore, mi guidarono fino al presente ed esse ancora 

voglio seguire. Stamane la S. Messa l’ho applicata per ringraziamento a 

Dio dei benefizi che mi ha fatto sia direttamente come a mezzo della fami-

glia, del seminario… Domani applicherò pel mio povero padre che dopo 

avermi con tante fatiche allevato ed avviato agli studi, dopo tre anni di pe-

nosa malattia, mi lasciò orfano: affidandomi però alla mia buona madre ed 

ai miei cari fratelli che con tanto affetto mi aiutarono nei miei studi. Mille 

grazie a tutti e mi conceda il Signore di poter loro dimostrare la mia rico-

noscenza». 

Dopo l’ordinazione Don Alberione continua i suoi studi e giunge alla 

Licenza e al Dottorato in teologia presso il Collegio Teologico San Tomma-

so D’Aquino di Genova. Da quel momento, e per tutto il periodo che rimane 

in Diocesi, viene chiamato “il Signor Teologo”. 

Domenico Soliman 

  



 

19 

 

La parola del Fondatore   

 

 

Il 19 marzo ricorre la solennità di san 

Giuseppe. Se questa è una data significati-

va ogni anno, tanto più quest’anno, che il 

santo Padre ha voluto intitolare Anno di 

san Giuseppe. Giuseppe era anche il nome 

di professione del nostro Fondatore: il che 

spiega la sua forte devozione a questo san-

to, e il fatto che lo abbia voluto, nella So-

cietà San Paolo, come protettore dei fra-

telli Discepoli del Divin Maestro. 

Molto opportuna, quindi, per questo 

periodo, la presente meditazione che don 

Alberione ci ha dettato nel 1948. 

 

San Giuseppe, l’uomo giusto 

«...San Giuseppe fu l’uomo fedele alla sua missione. Il Signore l’aveva de-

stinato a compiere tre uffici nell’ordine della sua Provvidenza: doveva essere il 

custode verginale della Madre di Dio. Innanzi agli uomini egli copriva il miste-

ro del concepimento verginale. Egli tutelava e difendeva Maria nei viaggi e nel-

le difficoltà, come a Betlemme, in Egitto, nello smarrimento di Gesù nel tem-

pio. Egli nutriva la Famiglia Santa.  

Doveva essere il Padre putativo, il custode, il nutrizio pure di Gesù. Da lui 

il Fanciullo venne salvato; sotto di lui, Gesù esercitava le virtù domestiche; con 

lui il Fanciullo lavorava, pregava, santificava la casa con le sue virtù domesti-

che. Doveva apparire come il padre: «Non è costui il Figlio del fabbro?»; dove-

va scomparire perché risplendesse nella sua grande luce Gesù; doveva poi esse-

re il custode della grande famiglia cristiana, la Chiesa, nel corso dei secoli.  E 

San Giuseppe corrispose in tutto per la sua docilità, che è umiltà. Egli desidera-

va solo di compiere il divino volere per assecondare in tutto il suo Dio. Questa 

era disposizione di amore e di umiltà: Dio poteva disporre di lui secondo i desi-

deri e i disegni del suo amore.  

E quanto più un’anima si trova in queste disposizioni, tanto più viene ado-

perata da Dio in cose grandi, ed innalzata a molta perfezione: Dio abita ed ope-



 

20 

 

ra in lei. Dio poté prepararlo a custodire i due suoi tesori: Gesù e Maria. Dio 

poté adoperarlo per tanti anni dall’Annunciazione alla nascita del Figliuolo di 

Dio, nel periodo della fanciullezza e giovinezza di Gesù. Dio poté adoperarlo 

nel creare e presentare al mondo il tipo del grande silenzioso, del lavoratore 

modello, dell’anima più perfetta dopo la SS. Vergine.  

San Giuseppe è, infatti, chiamato l’uomo giusto. Con questa espressione lo 

Spirito Santo lo mostra come l’uomo ornato di tutte le virtù. Era giusto con Dio, 

poiché a Dio dava il culto, l’onore, l’obbedienza, il cuore, interamente. Fu giu-

sto col prossimo, al quale dava rispetto nella stima, nelle sostanze, nell’onore; 

dava aiuto e soccorso nelle tante necessità; dava stima e onore. Fu giusto con se 

stesso: sottomettendo i sensi allo spirito, compiendo ogni dovere come sposo, 

come padre putativo, come operaio...». 
  

Volutamente ho desiderato condividere con voi integralmente questa medita-

zione di don Alberione, tratta da “Brevi meditazioni per ogni giorno dell'anno”, 
sulla figura stupenda di San Giuseppe. Non vi sarebbe altro da aggiungere a com-

mento: nel testo è racchiuso il DNA di San Giuseppe, sulla cui figura quest'anno 

Papa Francesco ci invita a meditare, per imitarlo e, partendo dal suo esempio, 
portare la nostra testimonianza nella vita quotidiana. 

A San Giuseppe nelle tradizionali “pratiche della pietà cristiana” ci si affida 
invocandolo con vari titoli. Nel volume da cui è tratto il testo proposto, il nostro 

Fondatore, in occasione del mese a lui dedicato, elenca diversi titoli: San Giuseppe 

discendente di Davide. San Giuseppe sposo di Maria. San Giuseppe custode dei 
vergini. San Giuseppe padre putativo di Gesù. San Giuseppe difensore del Reden-

tore. San Giuseppe capo della Sacra Famiglia. San Giuseppe uomo giusto. San 
Giuseppe casto e vergine. San Giuseppe docile esecutore dei disegni divini. San 

Giuseppe uomo forte. San Giuseppe uomo prudente. San Giuseppe specchio di pa-

zienza. San Giuseppe amante della povertà. San Giuseppe amante della pietà. San 
Giuseppe modello degli operai. San Giuseppe uomo del silenzio operoso. San Giu-

seppe ornamento della vita domestica. San Giuseppe esempio di vita interiore. San 

Giuseppe esempio di obbedienza. San Giuseppe modello delle anime eucaristiche. 
San Giuseppe intimo familiare di Gesù e Maria. San Giuseppe modello di ogni vir-

tù. San Giuseppe terrore dei demoni. San Giuseppe perfetto cittadino. San Giusep-

pe speranza dei poveri e sofferenti .San Giuseppe protettore degli agonizzanti. San 

Giuseppe protettore della Chiesa. San Giuseppe speranza di tutti i bisognosi. San 

Giuseppe glorioso cittadino del cielo. 

BUONA QUARESIMA, BUONA PASQUA, BUON ANNO DI SAN GIUSEPPE!  

Teogabri 

  



 

21 

 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella preghiera 

contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflettere, consi-
derare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando a “ragionare” 

solo come Gesù insegna. 
In questa luce accogliamo con gioia i diversi spunti che l’amico Giancarlo In-

fante, con contributi di varia natura, ci offre di volta in volta, tutti destinati a nutri-

re la nostra mente di contenuti evangelici e spirituali. 
Cominciamo dalla recensione di uno studio su san Paolo, utile a tutti noi. 

 

 

ANDREA ALBERTIN 

PAOLO DI TARSO: LE LETTERE 

(Roma 2016) 

 
Conoscere Paolo è conoscere le profondi-

tà dell’uomo. Soprattutto per noi, laici consa-

crati nel mondo, in genere sprovvisti di studi 

teologici pianificati, diventa una vera e propria 

necessità quella di addentrarci e comprendere 

sempre di più la figura dell’unico Apostolo 

formato con modalità diverse rispetto agli altri 

Dodici. Paolo infatti era un ebreo ortodosso, 

legato alla fede dei padri ed alla tradizione rab-

binica. Nonostante la sua forte e militante op-

posizione verso la nuova religione, nascente 

dal cuore stesso dell’ebraismo, egli venne po-

tentemente convertito alla stessa dottrina che 

osteggiava grazie all’intervento diretto della 

sua Sorgente, Gesù Cristo. In Paolo si rispec-

chia la sorte di molti di noi, un tempo estranei 

alla fede e successivamente convertiti mentre perseguitavamo Cristo, percorrendo 

in modo appassionato la via della trasgressione della legge divina. La conversione 

totale che per Paolo è avvenuta in pochi momenti, ai semplici fedeli spesso richiede 

tutta la vita. 

L’andare fuori dalle linee ordinarie di conversione e formazione apostolica 
che ha trasformato Saulo in Paolo, è un modo di operare che a volte viene utilizzato 

dal nostro Signore Gesù, il quale in effetti è anche il Signore delle regole. Di fatto, 

il Nazareno ha scelto come suoi seguaci dei pescatori e laici ben inseriti nel secolo, 



 

22 

 

piuttosto che scribi e sacerdoti adeguatamente formati, come sarebbe stato umana-

mente logico.  

Viene in mente la storia dell’incontro di un professore universitario andato da 

un maestro zen, per interrogarlo su tale dottrina. Il saggio, prima ancora di parlare, 

versa il thè nella tazza dell’illustre ospite e non smette di versarlo, anche quando è 

colma. Il professore non si trattiene più, fa un cenno con la mano per indicare che il 

thè sta uscendo dalla tazza. Allora, il sapiente parla: “Come questa tazza tu sei ri-

colmo delle tue opinioni e congetture. Come posso spiegarti lo zen, se prima non 

svuoti la tazza?” (101 storie zen, Adelphi Edizioni, Milano 1973, p. 13).  

Paolo, per essere iniziato alla sua missione, ha dovuto in un certo senso essere 

come svuotato di tutta la sua cultura e formazione precedente, non adeguata al cor-

so di un apostolato relativo a una dottrina nuova e poco strutturata. Proprio lui, 

“ebreo fervente che con ogni probabilità non ha mai incontrato il Gesù terreno”, ha 

ricevuto “per iniziativa divina il dono di comprendere il significato di Cristo, gli 

effetti esistenziali che si scatenano nella vita di chi aderisce a lui mediante la fede”, 

afferma Andrea Albertin (p. 173) nel testo che presentiamo come utile opportunità 

per approfondire il nostro doveroso studio circa l’opera ed il pensiero di san Paolo. 

Albertin offre alcune chiavi di lettura dell’epistolario paolino accessibili “non 

solo agli studenti delle facoltà teologiche e degli istituti religiosi di scienze religio-

se, ma anche al lettore interessato a familiarizzarsi un po’ di più con questo gigante 

dell’annuncio evangelico” (p. 15). Il libro invero è ben strutturato, anche dal punto 

di vista didascalico. Inizia con una sintetica biografia di Paolo, necessaria per affer-

rare le linee essenziali della sua opera evangelizzatrice. Segue, nel cap. 2, la descri-

zione degli elementi che caratterizzano le procedure comunicative utilizzate con 

perizia dall’Apostolo delle genti. Dal cap. 3, si avviano le analisi delle singole lette-

re dell’epistolario paolino, disposte in quello che viene considerato l’ordine crono-

logico della loro stesura “generalmente accettato dalla maggioranza degli speciali-

sti, benché in merito non manchino voci fuori dal coro” (p. 17).  

Questa lettura approfondita del corpus paolino ci aiuterà a proseguire con 

maggiore consapevolezza nel processo di formazione dell’uomo nuovo fondato in 

Gesù Maestro, secondo le linee tracciate dal nostro Fondatore. Tale trasformazione 

interiore, anche detta liminalità, ossia rottura di una certa fase della vita per entrare 

in un’altra (cfr. A. Destro e M. Pesce, Antropologia delle origini cristiane, Roma-

Bari 2008, p. 22), potrà certamente rinsaldare il nostro senso di appartenenza alla 

Famiglia Paolina, in questo periodo di continua sofferenza e trasformazione, dando 

anche consistenza alla nostra missione di laici consacrati nel mondo. 

Giancarlo Infante 

  



 

23 

 

 

 

 

25 marzo 

ANNUNCIAZIONE DEL SIGNORE 
 

 

 

 

 

 

  

«Pieno di venerazione, S. Gabriele si avvicina a Maria; la 

saluta con le parole dettate da Dio: “Ave, o piena di grazia, il 

Signore è con te”. E poiché Maria si meraviglia a questo elo-

gio, San Gabriele spiega come ella trovò grazia presso Dio, 

che la scelse a diventare Madre dello stesso Figlio di Dio e 

Salvatore del genere umano». 
                                                                                     G. Alberione  



 

24 

 

Comunicando tra noi… 

 

Un contagio evangelico 
 

Come ogni anno, nel periodo immediatamente dopo Natale, l’équipe di 

Famiglia Paolina “Sui passi di Paolo” organizza un’iniziativa per giovani, 

della durata di tre giorni. L’obiettivo è quello di tenere i contatti con chi 

normalmente partecipa alle iniziative, ma anche quello di far conoscere la 

nostra realtà. Quest’anno per motivi di sicurezza si è tenuto tutto online. Il 

tema, sfruttando il periodo di pandemia, è stato “Il virus dell’annuncio”: ab-

biamo invitato i giovani a riflettere su come l’an-nuncio autentico della Pa-

rola possa essere – e di fatto sia – contagioso. Per noi si è trattato di 

un’esperienza di famiglia arricchente, in cui metterci in gioco con entusia-

smo. Per i partecipanti si è trattato di una sfida che vi raccontiamo subito. 

Nel primo incontro i ragazzi sono stati accolti con una richiesta partico-

lare: scrivere e colorare la propria mascherina, per poi riflettere – attraverso 

un video ed una catechesi – su come trasformare i nostri limiti e le nostre 

barriere in possibilità di crescita. La preghiera cantata del Salmo 139 ci ha 

ricordato che Dio ci ha fatti come un prodigio e con questa consapevolezza 

abbiamo iniziato il secondo giorno, guidati dalle parole di san Paolo nella 

Lettera ai Romani (Rm 10,14): «Come ne sentiranno parlare senza qualcuno 

che lo annunci?».  

Il tema dell’annuncio è poi entrato nel vivo attraverso un momento di 

presa di coscienza personale, da una parte su cosa e su chi ci “contagia” nel-

la nostra vita; dall’altra sul motivo che ci impedisce di essere “contagiosi” 

nella diffusione del Vangelo. Gli animatori si sono quindi divisi in diversi 

laboratori a cui i partecipanti si erano precedentemente iscritti: attraverso 

una simpatica intervista doppia, hanno risposto alle domande dei ragazzi, 

testimoniando ciò che è stata per loro la scintilla dell’annuncio, quali sono 

stati gli ostacoli nel loro cammino e qual è lo stile del loro “contagio” evan-

gelico, attraverso la scelta vocazionale. 

Il terzo momento pomeridiano prevedeva un gioco finale che aveva un 

ospite speciale: il neo-beato Carlo Acutis. La sua vita e alcune delle sue 

massime hanno guidato i ragazzi a costruire dei linguaggi inventati che gli 

altri dovevano interpretare, prendendo spunto in modo divertente da temi 

che ruotano intorno alla pandemia come il vaccino, la mascherina o i dpcm.  



 

25 

 

La due giorni si è conclusa con l’annuncio della marcia-missione che 

speriamo di poter realizzare questa estate e a cui arriveremo con una serie di 

incontri di formazione, vere e proprie tappe di avvicinamento per imparare a 

gridare assieme: «Quanto sono belli i piedi di coloro che recano un lieto an-

nuncio di bene!» (Is 52,7). 
Matteo Torricelli 

Stefano Golinelli 

 
Il tesoro, la perla, la rete 

Io credo nei miracoli. Non è una speranza, ma un’affermazione. Credo 

nei miracoli, perché da quando Dio mi ha concesso di insegnare e mi ha pre-

stato gli occhi dei miei bambini, vedo che la vita è un continuo miracolo, 

ogni giorno, tutto il giorno. Ma per vederli serve appunto lo sguardo di un 

bambino o di un poeta, che è la stessa cosa, cioè di quegli esseri che hanno 

il coraggio di meravigliarsi anche in un tempo come questo, che sembra se-

gnato da incubi continui. La parola miracolo è infatti legata al verbo latino 

mirari, meravigliarsi, stupirsi, la quale deriva da un’antica radice indoeuro-

pea SMI-, che ha generato anche l’inglese smile, sorridere. È il sorriso di 

Dio che si fa beffe delle tenebre e ti guarda con occhi ammiccanti, lì dove 

pensi di trovare solo spine e dolore.  

Credo nei miracoli perché la scuola, questa malandata amata odiata 

istituzione, è il laboratorio della vita e, ogni volta che vorrei gettare la spu-

gna, il Signore si inventa qualcosa di meraviglioso per farmi cambiare idea, 

con quella grazia nobile e grandiosa di umile silenzio che è l’impronta digi-

tale del buon Dio. E allora capisci le parabole del tesoro, della perla e della 

rete che trovi nel Vangelo di Matteo (Mt 13, 44-50), perché le vivi, perché 

sei trascinato dentro al Vangelo fino ad incarnarti in uno dei personaggi.  

«Un tesoro nascosto nel campo» è quel ragazzino taciturno in classe, 

che ti manda alla sera un lavoro curato al pc di una profondità che ti fa male. 

È quella ragazzina che dopo un anno trova il coraggio di fermarti e chiedere 

di parlare con te e dimostra una ricchezza interiore che non avresti mai so-

spettato. È correggere una verifica e scoprire una pagina di diario, lacerante, 

drammatica, che è un grido di speranza ed un desiderio di fede detti con le 

parole di chi crede di non averle.  



 

26 

 

«Il regno dei cieli è simile anche a un mercante che va in cerca di perle 

preziose»: e tu sai che le perle nascono reagendo ad un frammento estraneo 

lasciato da un predatore che tentava di ghermire il contenuto dell’ostrica. 

Quanti dei miei studenti hanno su di loro le mani tenebrose che questo tem-

po allunga sui giovani: problemi familiari, solitudine, dipendenza da inter-

net, venerazione idolatrica da parte dei genitori che non fa loro assaporare il 

senso del sacrificio. Sono persi, diresti. Poi li vedi innamorati ad ascoltare 

una poesia, attenti nel sentire una pagina del Vangelo, intrepidi nel-

l’avvolgere quella ferita, messaggera del nulla, con lo smalto luminoso dei 

sogni di un adolescente. E ti danno la forza di lottare per loro, quando loro 

non sanno più farlo. 

Ma la scuola è anche «una rete gettata nel mare che raccoglie ogni ge-

nere di pesci», e lo vedi proprio in questi mesi, in cui tramite la rete internet 

si fa tutto, ma poi si sente l’esigenza di raccogliersi fisicamente, nell’aula 

insegnanti o fuori in un parcheggio, con una Bibbia in mano, gli occhi negli 

occhi e il desiderio di affidare al Signore tutti quelli che stanno dentro il no-

stro luogo di lavoro, con le loro famiglie, affinché Lui santifichi le persone, 

i luoghi e il tempo che viviamo. Allora ti capita di arrivare a scuola per caso 

– o forse no – perché c’è un’urgenza coi pc e di trovare delle colleghe che ti 

chiedono di pazientare ancora un’ora, perché si ha la voglia di pregare in-

sieme. E una collaboratrice scolastica con problemi di salute, che è a casa 

sofferente, chiede di essere contattata in video-chiamata, quando ci sono 

questi momenti di intimità con Dio, perché quei pochi minuti le alleviano il 

dolore. E così alle tredici ci si dà voce e, mantenendo le distanze per scon-

giurare il covid, ci si lega nei cuori: con le Bibbie a disposizione degli stu-

denti si proclamano allora i salmi: cattolici, evangelici, credenti e meno cre-

denti, uniti nel pregare l’unico Dio.  

Credo nei miracoli, perché il Signore mi ha insegnato che è più grande 

del mio dolore e che si può vedere il suo sorriso anche sotto una mascherina.    

Stefano Golinelli 

  



 

27 

 

   Per il ritiro personale 

 

 

Argomento sempre molto utile e appropriato per le nostre giornate 

di ritiro sono i consigli evangelici.  

Ci soffermeremo su di essi per alcuni dei prossimi mesi che il Si-

gnore ci concederà di vivere. Intendiamo considerarli soprattutto nel-

l’ottica del nostro amato Fondatore don Giacomo Alberione. 

Per questa occasione focalizziamo il consiglio della POVERTÀ. 

 

 
La POVERTÀ 

“Nella povertà la santità è più facile” 
 

 

1. Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 

 

Matteo 6: 
24

Nessuno può servire due padroni, perché o odierà l’uno e amerà l’altro, oppu-

re si affezionerà all’uno e disprezzerà l’altro. Non potete servire Dio e la ricchezza. 
25

Perciò io vi dico: non preoccupatevi per la vostra vita, di quello che mangere-

te o berrete, né per il vostro corpo, di quello che indosserete; la vita non vale forse 

più del cibo e il corpo più del vestito? 
26

Guardate gli uccelli del cielo: non séminano 

e non mietono, né raccolgono nei granai; eppure il Padre vostro celeste li nutre. Non 

valete forse più di loro? 
27

E chi di voi, per quanto si preoccupi, può allungare anche 

di poco la propria vita? 
28

E per il vestito, perché vi preoccupate? Osservate come 

crescono i gigli del campo: non faticano e non filano. 
29

Eppure io vi dico che nean-

che Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro. 
30

Ora, se Dio veste 

così l’erba del campo, che oggi c’è e domani si getta nel forno, non farà molto di più 

per voi, gente di poca fede? 
31

Non preoccupatevi dunque dicendo: “Che cosa mange-

remo? Che cosa berremo? Che cosa indosseremo?”. 
32

Di tutte queste cose vanno in 

cerca i pagani. Il Padre vostro celeste, infatti, sa che ne avete bisogno. 
33

Cercate in-

vece, anzitutto, il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date 

in aggiunta. 
34

Non preoccupatevi dunque del domani, perché il domani si preoccupe-

rà di se stesso. A ciascun giorno basta la sua pena. 

 



 

28 

 

 

1. IL DETTATO DELLO STATUTO 

 

15. La povertà consacrata esprime la partecipazione alla condizione di 

vita di Gesù, Divin Maestro, che «da ricco, si è fatto povero per arricchirci 

per mezzo della sua povertà» (cf 2Cor 8,9), e rende il cuore del discepolo 

aperto alle realtà soprannaturali (cf Mt 6,25). 

16. Con la professione del Consiglio Evangelico della povertà, i mem-

bri rinunciano alla facoltà di usare e di disporre liberamente di qualunque 

bene proprio, stimabile in denaro, senza il permesso del legittimo Superiore 

(cf CDC 600). 

17. Pur professando la povertà consacrata, i membri non rinunciano al 

diritto di possedere beni temporali né alla facoltà di acquistarne altri, sotto-

stando, in quest’ultimo caso, al permesso del legittimo Superiore. 

18. Per conformarsi in tutto al Consiglio Evangelico della povertà, ogni 

membro si obbliga: 

– a presentare, al principio di ogni anno, il conto preventivo delle spese 

annuali prevedibili, con la disposizione ad accettare le modifiche che venis-
sero suggerite; 

– a dare, al termine dell’anno, il conto consuntivo delle spese effettuate, 
giustificando un’eventuale eccedenza sul preventivo; 

– a chiedere il permesso al legittimo Superiore per le spese straordina-

rie prevedibili, o a riferirne dopo, se si è stati impossibilitati a farlo prima. 

Si noti bene che il rendiconto riguarda solo i beni di cui i membri dispongo-

no a titolo personale; sono esclusi, quindi, tutti gli altri beni di cui si è sem-

plicemente amministratori, per ministero o per ufficio (cf CISP 1314). 

19. I membri concorreranno con offerte alle necessità dell’Istituto, sen-

za pretendere, qualora venisse a cessare la loro appartenenza ad esso, qual-

siasi tipo di rimborso o restituzione per quanto in antecedenza donato. 

20. Meditando sulla vita di Gesù, Divin Maestro, che «non aveva dove 

posare il capo» (cf Mt 8,20), sulle sue parole: «Beati voi poveri, perché vo-

stro è il regno di Dio» (Lc 6,20) e sull’esempio di san Paolo, che lavorando 

provvedeva alle sue necessità (cf At 20,34), i membri avranno in grande 

stima la povertà. Per questo: 



 

29 

 

– coltiveranno uno stile di vita semplice e sobrio, rifuggendo dalla 

mentalità consumistica, per ornarsi di opere buone (cf SRS [Sollicitudo rei 

socialis] 28; 1Tm 2,10). «Chi si spoglia diviene ricco di grazia, di meriti, di 

pace, di gloria. Nella povertà la santità è più facile» (UPS I, 452). 

– si impegneranno, attraverso il lavoro, a far fruttificare i doni di natura 

e di grazia ricevuti da Dio (cf AD 128; 1Tm 6,18) ricordando che «a noi 

tocca “seminare” e “raccogliere”. Se non lo faremo, ci sarà tolto anche quel-

lo che abbiamo» (SRS 30); 

– saranno aperti alle necessità dei poveri, anche di coloro che non co-

noscono ancora il Vangelo, per «dare una testimonianza unanime [...] sulla 

dignità dell’uomo, creato da Dio, redento da Cristo, santificato dallo Spirito, 

e chiamato in questo mondo a vivere una vita conforme a questa dignità» 

(SRS 47). 
 

 

2. I CONSIGLI RELIGIOSI NELLA VISIONE SPECIFICA DEL FONDATORE  

 

Povertà. 

 

Anche sul voto di povertà il nostro Fondatore è ritornato con una insisten-

za impressionante. L’ottica è sempre propositiva: don Alberione ci chiama a 

percepire la povertà come ricchezza e conquista per il cielo: «La povertà è la 

massima ricchezza; ogni piccola rinunzia nel gusto, vestito, abitazione è una 

grande conquista per il cielo».
4
 Principio valido per ogni Gabrielino, ma tale da 

coinvolgere tutto l’Istituto: «La povertà in un Istituto è la garanzia di spirito 

buono e di buon sviluppo, specialmente di belle e numerose vocazioni. Dio non 

manda dove non si lavora o si spreca, sia pure in piccole cose, esempio nel fu-

mare. Chi ha l’affetto, anche ad un solo filo, è come un uccello legato: non può 

spiccare il volo verso le altezze della santità».
5
 

Raccogliamo qui, in forma molto sintetica, gli elementi principali del suo 

insegnamento: ci faranno da guida le puntuali sottolineature che leggiamo nei 

Documenti Capitolari della Società San Paolo (nn. 443ss.): 

 

                                                 

4
 UPS, I, 446. 

5
 UPS, I, pp. 452-453. “Le congregazioni conservano lo spirito finché sono povere; 

quando la povertà viene meno, viene meno anche il sostanziale” (ArGe/VRg, 291, 230). 



 

30 

 

Povertà paolina per lo sviluppo integrale. – Vista nel quadro della nostra 

consacrazione al carisma dello Spirito, la povertà ne assume le movenze inte-

riori, divenendo un elemento fondamentale dello sviluppo della nostra persona-

lità religiosa (individuale e collettiva) e delle opere a cui siamo chiamati: 

l’immagine delle “quattro ruote” lo esprime con molta efficacia: “Carro che 

corre poggiato sulle quattro ruote: santità, studio, apostolato, povertà” (AD 

100). 

 La povertà è, prima di tutto, la libertà di muoversi verso le più alte mète: 

«San Paolo dice che quelli che corrono nello stadio non si caricano di fagot-

ti e di valigie, ma vestono solo il necessario per essere più spediti nella cor-

sa: le anime che amano veramente la povertà, corrono più spedite verso il 

cielo. [...] Per amare veramente la povertà è necessario pensare che quanto 

più un’anima è distaccata dalla terra, tanto più diventa ricca di fede, di spe-

ranza, di amor di Dio, di sapienza celeste, dei doni dello Spirito Santo».
6
 

 La povertà stimola una attività somma della persona umana, che si modella 

su Dio: «Noi imitiamo di più Dio, quando lavoriamo, quando mettiamo in 

attività l’intelligenza per imparare le cose, la salute per operare e fare, la 

forza necessaria per pregare, perché la preghiera è un lavoro faticoso! Per-

ciò dobbiamo considerare che la povertà si manifesta nel lavoro. Produrre 

per noi e produrre per gli altri. Esercitare le nostre facoltà nell’agire».
7
 

 Ne conseguono le funzioni della nostra povertà: «La povertà paolina ha cin-

que funzioni: rinuncia, produce, conserva, provvede, edifica».
8
 Funzioni 

che don Alberione determina ulteriormente: «Rinuncia all’amministrazione, 

all’uso indipendente, a ciò che è comodità, gusto, preferenze: tutto ha in 

uso. Produce col suo lavoro assiduo: produce tanto per dare ad opere di be-

ne ed a persone. Conserva
9
 le cose che ha in uso. Provvede ai bisogni che vi 

sono nell’Istituto. Edifica, correggendo la cupidigia dei beni».
10

  

                                                 

6
 FSP42, p. 390. 

7
 ALBERIONE G., Esercizi spirituali alle Figlie di San Paolo, San Paolo/Brasile, 21 giu-

gno 1963. 
8
 UPS, I, 447. 

9
 Concetto frequente in don Alberione: «Non perder tempo, non guastare le cose. I no-

stri Istituti paolini costano il triplo degli altri Istituti. Occorre il macchinario, i libri, la 

carta. Ebbene, sappiate tener conto e Dio vi manderà ciò di cui abbisognate. La povertà 

è un gran segreto per la riuscita delle cose. Privarsi significa assicurarsi una riuscita 

dieci volte maggiore» (FSP36, pp. 435s). 
10

 UPS, I, 447. 



 

31 

 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Mi soffermo a lungo nel considerare come Gesù Maestro abbia scelto di 

essere povero: povero nella nascita, povero nella sua vita terrena, povero nella 

passione e morte. Richiamo alla mente che, secondo don Alberione, la povertà è 

uno dei “documenti” per entrare alla scuola di Gesù (DF 41).  

Quindi mi interrogo: 

 Come sto permettendo a Gesù di continuare a vivere-in-me la sua scelta 

di povertà?  

 In questo tempo forte di Quaresima riesco ad impormi forme di sobrietà 

(ad esempio nel cibo o nel riposo), o di distacco? 

 Come tengo presente l’aspetto di dipendenza? Devo ammettere di auto-

gestirmi con troppa disinvoltura? Chiedo qualche volta il dovuto “per-

messo”? 

 E per quanto concerne le necessità dell’Istituto, quanto sono sensibile? 

 

 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

 Entro in preghiera con Gesù-Vita, che ha come cibo il compiere con amore 

la volontà del Padre, intendendola suo “massimo atto d’amore” (DF 19). 

 Lo prego che mi apra al suo amore verso la scelta della povertà: “il Figlio 

dell’uomo non ha dove posare il capo” (Mt 8,20). 

 Gli consento di aprirmi il cuore verso le necessità dei bisognosi che vivono 

attorno a me. 

 Mi affido anche a san Paolo, che provvedeva alle sue necessità con il lavoro 

personale, e ha inteso con questo rendersi “forma” per noi (cf 2Ts 3,9). 

 Prego fervorosamente Gesù come mi guida l’amato Fondatore: «Ti ringra-

zio, o Divino Maestro, di questa lezione sulla virtù della povertà. Fa’ che io 

l’ami e la pratichi secondo il mio stato. Non si può servire a due padroni, 

hai insegnato Tu: a Dio ed al denaro.
11

 Ti pregherò con la Chiesa: Conser-

va libero il mio cuore; fa’ che cerchi prima il regno di Dio e la sua giusti-

zia; che io passi tra i beni temporali senza perdere gli eterni; anzi che con i 

beni presenti, possa acquistare ricchezze soprannaturali».  

  

                                                 

11

 Cf Mt 6,24. 



 

32 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Marco A. (3/4)           Salvatore M. (8/4)         Serafino P. (19/4)         

Gianfranco B. (26/4)    Filippo M. (30/4) 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Egidio Gazzola  (2/3)        Germano Fantechi (25/3)         Pietrino  

Pischedda  (12/4)     Daniele Pennati  (13/4)      Antonio Tozzini (17/4). 

 

 

Intenzione per il mese di marzo: 

«Parla, Gesù, di’ le tue parole di vita eterna; effondi il tuo spirito sul mon-

do; sia una la scuola, come una è la Verità, uno il Maestro, una la fede, una la 

Chiesa. Tu sei con noi e di qui vuoi illuminare; ottienici sempre un vero dolore 

dei peccati» (Preghiere, pag. 206). 

 

 

Intenzione per il mese di aprile: 

«Maestro divino, Tu sei la Verità increata, l’unico Maestro; tu solo hai pa-

role di vita eterna. Ti ringraziamo per aver acceso in noi il lume della ragione e 

il lume della fede. Noi crediamo sottomettendo tutta la nostra mente a te; mo-

straci il tesoro della tua sapienza, facci conoscere il Padre, rendici tuoi veri di-

scepoli (Preghiere, pag. 115). 

 

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua 

luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 

 


