
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Io sono con voi 

 

 

NOVEMBRE - DICEMBRE 2021 

 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata,  

«opera propria» della Società San Paolo  

e parte integrante della Famiglia Paolina  

suscitata nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



 

2 

 

Indice 
––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

12 

15 

16 

18 

21 

27 

33 

36 

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 

sui Gabrielini:  

www.sangabrielarcangelo.org  

 

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto 

e dei Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 

Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità 

del Delegato dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto 

come persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 

1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.sangabrielarcangelo.org/


 

3 

 

Lettera del Delegato 

 

 

Carissimi amici Gabrielini,  

ci attendono due mesi – novembre e dicembre, che la bontà del Padre 

celeste ci concede di vivere – quanto mai ricchi di spunti di riflessione e di 

preghiera. 

La tradizione cristiana consacra il mese di novembre al ricordo e al 

suffragio dei nostri cari defunti. Chi di noi non ha familiari – nella maggio-

ranza dei casi anche genitori –, amici, conoscenti, che sono già approdati 

nella patria celeste? Fermarsi a ricordarli e pregare per loro può diventare 

un’occasione molto opportuna per riflettere sul senso ultimo della nostra 

vita e sulla necessità di orientarci sempre meglio verso il paradiso.  

Quanto al mese di dicembre, il nome stesso evoca innanzitutto la figu-

ra dolcissima di Maria Immacolata; e poi le immagini tanto care della no-

vena del Natale, del presepio, degli incontri familiari nella toccante cornice 

natalizia...  

Mentre cominciamo già a pregustare queste liete ricorrenze, non 

manchiamo di proseguire insieme nella conoscenza del pensiero e della 

proposta del nostro amato Fondatore.  

 
La povertà: “la prima virtù che Gesù Cristo abbracciò sulla terra”  

(DF 87-88) 

Trattate le virtù e i voti di obbedienza e castità, don Alberione ci pre-

senta la virtù e il voto di povertà. Come già per gli altri due voti, nel nostro 

testo egli si limita a toccare i punti essenziali. Si tratta, comunque, di un te-

ma al quale, nella sua predicazione e negli scritti, il Fondatore ha dato il 

massimo rilievo. 

Povertà 

1. È virtù e voto pel religioso. Virtù in quanto importa distacco interiore ed an-

che esteriore se voluto da Dio: in quanto voto semplice e pubblico importa che tutto 

quanto il religioso acquista per sua industria, o intuitu religionis,
1
 sia della religio-

ne; inoltre per ogni cosa abdica il diritto di disporne ed usarne senza la licenza. 

                                                 
1 «In vista della religione» [cioè dell’istituto]. Cf Codice di Diritto Canonico, pro-
mulgato da Benedetto XV, 1917, can. 580,2. 



 

4 

 

2. È la prima beatitudine e quasi gradino a tutte le altre; è la prima virtù che 

Gesù Cristo abbracciò sulla terra, appena comparve fra gli uomini; è apportatrice 

di molta pace e libertà; sorgente di meriti grandissimi; libera da mille sollecitudi-

ni e pericoli. 

3. [a)] Occorre un certo grado a tutti. b) Occorre più amarla e preferirla che 

non esaminare fino a quanto obblighi strettamente. c) Si pratica nel vestito, vitto, 

alloggio, vita, morte, elemosina, cura del tempo e delle cose, preferenza alle cose 

e persone povere. 

Come sempre, don Alberione distingue bene la povertà-virtù dalla po-

vertà-voto. In quanto virtù la povertà comporta “il distacco interiore” dai 

beni umani. Potrebbe comportare anche il distacco esteriore “se voluto da 

Dio”. In quanto voto comporta la rinuncia al diritto di usare e di disporre 

lecitamente di ogni bene, valutabile in denaro, senza il permesso del legit-

timo superiore. Al Fondatore preme sottolineare che la povertà “è la prima 

beatitudine e quasi gradino a tutte le altre”; soprattutto che è “la prima virtù 

che Gesù Cristo abbracciò sulla terra” avendo voluto nascere povero in una 

grotta; che dona alla persona abbondanza di pace e di libertà, svincolandola 

“da mille sollecitudini e pericoli”. Tutti, in qualche misura, sono tenuti alla 

povertà; la povertà trova una gamma quasi infinita di applicazioni concrete: 

dal modo di vestire e di nutrirsi fino a preferire “cose e persone povere”.  

Forse la sintesi più efficace dell’insegnamento del Fondatore sulla po-

vertà la troviamo nell’opuscolo “Amerai il Signore con tutta la tua mente”, 

nella sezione mentalità religiosa: «Lasciare tutto. Cioè praticare la virtù ed 

il voto di povertà. Questo sopra l’esempio di Gesù Cristo ed in Gesù Cristo, 

che ne è il Maestro, l’esemplare, il dottore, il conforto; anzi è la ricchezza 

del religioso povero, il “sommo bene” eterno. La povertà praticata secondo 

le Costituzioni: povertà che tutto lascia, che da tutto si stacca, che tutto usa 

per il Signore, che produce col lavoro proprio, che provvede alla comunità, 

che distribuisce ai poveri, che chiede, che fa passare dalle mani 

dell’abbiente al diseredato ed alle opere apostoliche. L’ideale sta nel Van-

gelo, anzi in Cristo: al presepio, all’esilio di Egitto, a Nazareth, nella vita 

pubblica, durante la passione, sulla croce, al sepolcro».
2
 In seguito don Al-

berione precisa le cinque funzioni della povertà: essa “rinuncia, produce, 

conserva, provvede, edifica”.
3
 

 

                                                 

2
 G. ALBERIONE, Anima e corpo per il Vangelo [ACV], pp.58-59. 

3
 G. ALBERIONE, Ut perfectus sit homo Dei [UPS], I, 447. 



 

5 

 

Orientamenti quanto mai opportuni quelli del nostro Fondatore, anche 

in tema di povertà, vero? E quale concretezza nell’esemplificazione! La po-

vertà si pratica “nel vestito, vitto, alloggio, vita, morte, elemosina, cura del 

tempo e delle cose, preferenza alle cose e persone povere”: non mancano 

davvero gli spunti per la nostra verifica… 

So bene che ogni Gabrielino pratica al meglio il voto e la virtù della 

povertà. Sul piano materiale ci si accontenta del poco o del minimo, e lo 

stile di vita di ognuno è caratterizzato da totale sobrietà e distacco. Tutto 

questo ci consente di valorizzare gli orientamenti positivi che, sempre in 

tema di povertà, il Fondatore ci ha lasciato nella citata suggestiva pagina 

di UPS: «La povertà paolina ha cinque funzioni: rinuncia, produce, conser-

va, provvede, edifica. Rinuncia all’amministrazione, all’uso indipendente, a 

ciò che è comodità, gusto, preferenze; tutto ha in uso. Produce col suo lavo-

ro assiduo; produce tanto per dare ad opere ed a persone. Conserva le cose 

che ha in uso. Provvede ai bisogni che vi sono nell’Istituto. Edifica, correg-

gendo la cupidigia dei beni». 

In occasione della festa di san Gabriele abbiamo vissuto la nostra fe-

sta patronale. Abbiamo avuto modo di incontrarci on line in buon numero 

per riflettere e pregare insieme. Sono sempre occasioni opportune per affi-

dare noi stessi e quanto ci sta più a cuore alla intercessione potente 

dell’Arcangelo dell’Incarnazione, nostro protettore. Richiamiamo ancora 

gli spunti di verifica che il Fondatore ci ha consegnato in quella ricorren-

za: “Comprendo la missione dell’Arcangelo Gabriele? Gli sono riconoscen-

te? Lo prego per imitarlo nella devozione alla Vergine e al Figlio suo?”. 

A tutti e ad ognuno il mio augurio di ogni bene, nel Signore. 

 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  



 

6 

 

Spunti biblici  

 

 

Abbiamo tutti sentito richiamare 

più volte quanto don Alberione racconta 

nel testo intitolato Abundantes divitiæ 

gratiæ suæ, che ha come sottotitolo 

“Storia carismatica della Famiglia Pao-

lina”. 

Parlando in terza persona di come 

il Signore lo ha sempre guidato, don Al-

berione racconta (AD 151-154):  

 

«In momenti di particolari difficol-

tà, riesaminando tutta la sua condotta, se 

vi fossero impedimenti all’azione della 

grazia da parte sua, parve che il Divin 

Maestro volesse rassicurare l’Istituto in-

cominciato da pochi anni. 

Nel sogno,
4
 avuto successivamente, 

gli parve di avere una risposta. Gesù 

Maestro infatti diceva: “NON TEMETE, IO SONO CON VOI. DI QUI VOGLIO IL-

LUMINARE. ABBIATE DOLORE DEI PECCATI”.
5
 

Il “di qui” usciva dal Tabernacolo; e con forza; così da far comprende-

re che da Lui-Maestro tutta la luce si ha da ricevere. 

Ne parlò col Direttore Spirituale, notando in quale luce la figura del 

Maestro fosse avvolta. Gli rispose: “Sta’ sereno; sogno o altro, ciò che è 

detto è santo; fanne come un programma pratico di vita e di luce per te e per 

tutti i membri”». 

                                                 

4 
Il “sogno” qui narrato dovette avere luogo nel 1923, quando il Primo Maestro 

cadde in una grave malattia, da cui sembrò uscire in maniera prodigiosa, come ac-

cenna egli stesso in AD 64. – Altra narrazione del medesimo sogno in Mihi vivere 

Christus est (MV), 1938, 138.  
5 
Queste parole vennero udite, a quanto sembra, in lingua latina: «Nolite timere, 

Ego vobiscum sum. Ab hinc illuminare volo. Cor pœnitens tenete». 



 

7 

 

Queste tre espressioni del Maestro Divino le abbiamo viste riportate a 

caratteri grandi tutte le volte che siamo entrati in una cappella della Fami-

glia Paolina. Infatti, il Fondatore ha voluto che in ogni chiesa o cappella 

fossero incise o scritte queste tre “rassicurazioni” di Gesù Maestro. 

Ma qual è il loro significato profondo, soprattutto il loro fondamento 

scritturistico? Ce lo spiega con chiarezza il noto biblista, nostro confratello 

della SSP, don Primo Gironi. (Questo articolo, e quelli di prossima pubbli-

cazione, si possono leggere in: Radici bibliche della spiritualità paolina, a 

cura di Olinto Crespi, Istituto Santa Famiglia, Roma). 
 

 

 

“DI QUI VOGLIO ILLUMINARE” 

«“Di qui voglio illuminare”, cioè io sono la luce vostra e mi servirò 

di voi per illuminare; vi do questa missione e voglio che la compiate» 
(AD 157). 

 

“Dio è luce” 

Il tema della luce avvolge del suo fascino e del suo mistero l’intera rac-

colta dei libri biblici. È la luce, infatti, il primo nome di Dio ed è nella luce 

che avviene la sua prima rivelazione (cf 1Gv 1,5: «Dio è luce e in lui non 

c’è tenebra alcuna»). 

La creazione stessa è vista come il trionfo della luce sull’oscurità delle 

tenebre, immagine della vittoria di Dio sulle forze del caos e della morte. 

Questa prima rivelazione di Dio nella vittoria della luce della creazione 

sulle tenebre del caos è all’origine del simbolismo, con cui tutta la Bibbia 

esprime l’esistenza dell’uomo segnata dalla lotta tra il bene e il male, tra la 

scelta di Dio e tutto ciò che a lui si oppone. 

Anche i rotoli di Qumran (i famosi testi biblici scoperti nel 1947, che è 

stata la più grande scoperta di manoscritti antichi) presentano la vita di 

questa comunità che operava nel silenzio e nella preghiera del deserto del 

Mar Morto mediante il simbolismo della lotta tra i “figli della luce” e i “fi-

gli delle tenebre”. 

A questa prima rivelazione di Dio attraverso la luce della creazione, don 



 

8 

 

Alberione ha ancorato il suo impegno di “creare” qualcosa per gli uomini 

del suo tempo, che egli voleva riscattare dalle “tenebre” del male con lo 

splendore della luce dei nuovi mezzi di evangelizzazione. 

 

 
 

«Camminare nella luce» 

La seconda rivelazione che Dio fa di se stesso è ancora contrassegnata 

dalla luce. 

È la rivelazione del suo nome a Mosè, nella cornice del “fuoco” del ro-

veto («L’angelo del Signore gli apparve in una fiamma di fuoco dal mezzo 

di un roveto... Dio disse a Mosè: Io sono colui che sono!», Es 3,2.14). La 

luce del roveto estende lo splendore di Dio lungo tutta la vicenda 

dell’esodo. Dio si rende presente nella “colonna di fuoco” che accompagna 

il popolo di Israele nella terra di Canaan. L’esperienza del popolo biblico 

che cammina alla luce di questa “colonna di fuoco” verrà riproposta al cri-

stiano da Paolo e da Giovanni, quando nei loro scritti esorteranno a “cam-

minare nella luce”. 

Alle origini della sua esperienza di Fondatore, il beato Alberione ha 



 

9 

 

sempre collocato la rivelazione avuta nella notte tra i due secoli (1800-

1900). In quella notte (la notte è sempre simbolo di timore, di incertezza, 

di apprensione) a don Alberione, immerso nell’adorazione, è la luce del 

Tabernacolo a tracciare il cammino nel nuovo secolo ormai alle porte. E 

questa sua esperienza – come già era avvenuto per il popolo biblico – vie-

ne da lui proposta alle diverse generazioni di Paolini che lo seguiranno (ri-

cordiamo la sua profonda e programmatica affermazione: “Siete nati 

dall’Ostia”). 

La terza rivelazione di Dio avviene nella cornice dei “fulmini”, del 

“tuono” e della “tempesta” sul monte Sinai. È la grande teofania (o “mani-

festazione” di Dio) descritta nel capitolo 19 del libro dell’Esodo. An-

ch’essa appartiene al contesto della “luce” ed esprime, attraverso la poten-

za di questi fenomeni, la forza e l’efficacia della Parola del Signore, che 

subito verrà presentata nelle “dieci parole” (come la Bibbia ama chiamare i 

“dieci comandamenti”: cf il capitolo 20 dell’Esodo). 

«Una voce di sottile silenzio» 

 

Accanto a questa rivelazione possiamo collocare la manifestazione di 

Dio al profeta Elia sul monte Oreb (lo stesso dove la tradizione biblica situa 

l’episodio del “roveto 

ardente”). In questa ri-

velazione Dio esprime 

l’efficacia del suo agire 

non più attraverso il 

terremoto, il fulmine e 

il fuoco, ma nel “silen-

zio”. 

Gli esegeti concor-

dano nel tradurre in un 

modo più appropriato 

la espressione ebraica 

che descrive la rivela-

zione di Dio a Elia (qol 

demamàh daqqàh) con “una voce di sottile silenzio” (e non più “un mor-

morio di vento leggero”, come abitualmente viene tradotta questa espres-

sione in 1Re 19,12). Probabilmente questo “silenzio sottile” (impercettibile 

come la luce) appariva inquietante al profeta Elia, impaziente di agire e di 



 

10 

 

distruggere, ma anche portatore di un significato più profondo, da scoprire. 

«Maledetto lo studio e l’apostolato, per i quali si tralascia la preghiera»; 

è un’affermazione di don Alberione, che può essere ricondotta a questa 

modalità della rivelazione di Dio. Chi si dedica all’evangelizzazione con i 

mezzi moderni sa che l’efficacia del suo apostolato non è originata 

dall’esposizione continua della propria immagine, ma dalla verità del suo 

silenzio interiore, fonte di preghiera e di creatività. 

«Dare al mondo Gesù Cristo Via, Verità e Vita» 

L’ultima rivelazione che Dio fa di se stesso, quella che il Nuovo Testa-

mento chiama definitiva (cf Eb 1,1-2), avviene mediante il Figlio Gesù. Si 

tratta del gesto più intenso dell’amore di Dio, che alla sua creazione offre il 

Figlio.  

Nelle mani del Figlio è posta la sorte del mondo, che è quella di “aprirsi 

alla luce” e di “opporsi alle tenebre” (cf Gv 3,19-21). “Luce” nel Nuovo 

Testamento è sinonimo di salvezza, di verità, di fede, di vita, di risurrezio-

ne, di vangelo, di pasqua. 

“Camminare nella luce” è il programma di vita che Paolo e Giovanni 

indicano al cristiano di tutti i tempi, ma è anche la regola pastorale della 

Chiesa nei confronti dell’evangelizzazione di una umanità che rischia di 



 

11 

 

“camminare nelle tenebre” (intese nel loro significato simbolico di peccato, 

lontananza da Dio, dalla verità, dal vangelo, dalla vita).  

«Dare agli uomini Gesù Cristo Via, Verità e Vita» è stato il programma 

di don Alberione (imitando in ciò il Padre che dona agli uomini il Figlio 

Gesù, loro Salvatore). Egli sapeva che solo “da Gesù” è possibile irradiare 

la luce al mondo e che solo “in Gesù” è possibile sperimentare la luce e la 

forza del vangelo che salva e rende liberi. 

Il “suo” Gesù viene, perciò, presentato nei lineamenti del Maestro e del 

Pastore, due titoli che, secondo don Alberione, meglio esprimono il suo 

ruolo di “luce” dei cuori e delle menti (il Maestro) e di “guida” dell’uomo 

lungo il suo “camminare nella luce” (il Pastore che guida il gregge). 

Primo Gironi 

  



 

12 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

 

«L’Enciclica, come altri testi di 

Papa Francesco – scrive sr. Alessandra 

Smerilli, FMA –, si ispira direttamente 

al santo di Assisi. L’esortazione aposto-

lica Evangelii gaudium ha come sfondo 

il “Va’ e ripara la mia casa”, la Laudato 

si’ è modellata sul Cantico delle creatu-

re. Fratelli tutti si lascia ispirare dalla 

capacità di dialogo e dalla fraternità che 

hanno caratterizzato la vita e la missio-

ne di san Francesco. Il testo è anche at-

traversato dai grandi temi esposti nel 

documento sulla fratellanza umana e ri-

lancia quell’appello come frutto del dia-

logo e di un impegno congiunto». 

Come sappiamo, l’enciclica è molto 

ampia e tocca numerosi aspetti, quasi una sintesi dell’insegnamento del 

Papa sul tema della fraternità e dell’amicizia sociale. Ringraziamo l’amico 

Matteo Torricelli che si è impegnato a presentarcela nelle sue linee essen-

ziali. 

 

Dialogo e amicizia sociale 

(CAPITOLO 6 di “FRATELLI TUTTI”) 

 

Perché dialogare è importante? Ma, prima ancora, cosa significa 

“dialogare”? Quali sono i vantaggi di un atteggiamento aperto al dia-

logo? Perché il dialogo è tipico di una relazione amicale? Come vive-

re questo tipo di relazione in ogni ambito della nostra vita? 

Queste sono alcune delle domande che Papa Francesco prova ad 

affrontare nel capitolo sesto dell’enciclica FRATELLI TUTTI. Al para-

grafo n. 198 afferma che «avvicinarsi, esprimersi, ascoltarsi, guar-



 

13 

 

darsi, conoscersi, provare a comprendersi, cercare punti di contatto, 

tutto questo si riassume nel verbo “dialogare”. [...] Il dialogo perse-

verante e coraggioso non fa notizia come gli scontri e i conflitti, ep-

pure aiuta discretamente il mondo a vivere meglio, molto più di 

quanto possiamo rendercene conto». Qui l’orizzonte si fa ampio: 

Francesco parla del mondo intero: il dialogo, quindi, aiuta il contatto 

tra culture diverse, intese non solo come etnie e tradizioni, ma anche 

come elementi che coesistono all’interno di uno stesso Paese: la cul-

tura popolare, la cultura universitaria, la cultura giovanile, la cultura 

tecnologica, la cultura dei media...  

Una breve parentesi è necessaria per capire cosa non è dialogo: 

spesso ed erroneamente riteniamo dialogo uno scambio di opinioni 

che corrono parallele tra loro, ma in questo caso sarebbe più opportu-

no parlare di monologo. Questa forma è molto diffusa, soprattutto nei 

media, in particolare sui social e nei talk show, e favorisce atteggia-

menti aggressivi e di chiusura perché in questi contesti l’importante è 

far valere e prevalere il proprio monologo, magari screditando 

l’interlocutore tramite insulti o false notizie. Ne consegue che in un 

tale contesto è facile manipolare il dialogo dall’esterno, facendo forza 

sugli interessi personali, economici o ideologici. 

 

Il vero dialogo, invece, genera il bene: confrontare punti di vista 

ed esperienze differenti (lo sperimentiamo tutti nelle nostre attività 

quotidiane) può solo portare beneficio alle relazioni e alla società in 

cui viviamo, solo se questo confronto è effettuato in un clima di aper-



 

14 

 

tura e rispetto: “le differenze sono creative, creano tensione e nella 

risoluzione di una tensione consiste il progresso dell’umanità” (n. 

203). 

Eppure, la buona educazione non basta: in una società in cui re-

lativismo e individualismo sembrano essere predominanti, è necessa-

rio rimboccarsi le maniche per smascherare le varie modalità di ma-

nipolazione, deformazione e occultamento della verità; il rischio, in-

fatti, è che il potente o il più abile riesca ad imporre la propria verità, 

a discapito di alcune verità fondamentali che devono e dovranno es-

sere sempre sostenute, a vantaggio di una solidità nell’etica sociale. 

Molto semplicemente (almeno a parole) la dignità che ogni essere 

umano possiede è proprio una di queste verità fondamentali e ogget-

tive. Per noi credenti, questa dignità arriva da Dio, Padre e creatore. 

A questo punto nascono in noi, laici consacrati nella Famiglia 

Paolina, alcune domande: siamo in grado di avviare processi di in-

contro e dialogo con il prossimo, perché possa anch’egli incontrare e 

dialogare con la Verità, elemento fondamentale per ogni cristiano, in 

particolare paolino? 

Siamo allenati a “riconoscere nell’altro il diritto di essere sé 

stesso e di essere diverso” (n. 218) in modo che il nostro annuncio 

non sia un’imposizione, ma sia parte di un dialogo? 
Matteo Torricelli 

 

  



 

15 

 

 

 

 
   PAROLE DI LUCE 

 

 

DIALOGO  

«Non si può smettere mai, fin nelle viscere del mondo, di cercare 

l’acqua profonda che le cime ci domandano. Pazienza, pazienza, pa-

zienza nell’azzurro» (Paul Valéry). 

Il dialogo inizia sempre da una consapevolezza: che di fronte a 

me c’è un altro diverso da me. Se questo non accade, allora è un mo-

nologo, magari fatto di belle parole, di complimenti, di ragionamenti: 
ma rimane un monologo. 

Inoltre, il dialogo ha bisogno di un altro punto fermo: l’ascolto. 

Non basta “sentire” il suono delle parole dell’altro, il tono di voce, ecc. 

“Sentire” è un problema di acustica, “ascoltare” è un problema di cuo-

re. “Ascoltare” è lasciare che le parole dell’altro intercettino la nostra 

mente e penetrino dentro di noi, nel profondo, e vi risuonino con tutta 

la loro forza. In concreto. “Ascoltare” è lasciarsi interpellare dalla po-

vertà dell’altro, è lasciarsi scomodare, è talvolta sacrificare per un be-

ne più grande… 

«Tra adesso e adesso, tra io sono e tu sei [si colloca], ricorda il 

poeta Octavio Paz, la parola ponte. Soltanto se mettiamo in discussio-

ne continuamente noi stessi, noi e le tradizioni che ci portiamo addos-

so, le memorie, i saperi filosofici, pratici e teorici che possediamo, 

possiamo riattivare il processo di cambiamento. Siamo chiamati ad es-

sere costruttori di comunità: non ne siamo gli scopritori» (Cf Marco 

Dotti). 

Sia il dialogo il ponte per l’ascolto, sia lo Spirito Santo a tenere 

uniti e concordi cuori e menti. 

                                                                          Tosca Ferrante, ap 

  



 

16 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini pub-

blicando una serie di contributi volti a far conoscere, 

attraverso i principali episodi, la vita e la missione del 

nostro amato Fondatore, don Giacomo Alberione. 

 

 

 

L’attività catechistica di don Alberione 

La vitalità pastorale del giovane don Alberione 

si espresse anche nel suo impegno per l’apostolato catechistico: un inte-

resse alimentato dalla presenza del Can. Francesco Chiesa, ma anche da 

una forte dinamicità diocesana. Erano gli anni in cui, nelle parrocchie 

italiane, arrivava il catechismo di San Pio X, un libretto da studiare a 

memoria, che portava il titolo di “Dottrina Cristiana”, idoneo a formare 

intere generazioni.  

Insieme all’apostolato biblico, quello catechistico fu uno degli im-

pegni che più occupò il nostro Fondatore.  Per molti anni, infatti, fu ca-

techista. Ancora chierico, operò in Duomo e nella chiesa parrocchiale 

dei Ss. Cosma e Damiano in Alba. Dal 1910 al 1914 dovette studiare i 

metodi catechistici, l’organizzazione catechistica nelle parrocchie, la 

formazione spirituale, intellettuale e pedagogica dei catechisti, parteci-

pare a congressi… Per tre anni si occupò direttamente del catechismo 

nell’Oratorio cittadino maschile. Fu professore di religione al Liceo 

pubblico di Alba. Il Vescovo lo nominò anche membro della Commis-

sione catechistica diocesana, con l’impegno di interessarsi in modo par-

ticolare dei mezzi didattici, ma anche dei catechisti, delle catechiste e 

dei documenti pontifici riguardanti il catechismo di Papa San Pio X e di 

Papa Benedetto XV. È a motivo della catechesi che incontrò Angela 

Maria Boffi (1886-1926) nella parrocchia del Can. Chiesa (Ss Cosma e 

Damiano), colei che collaborerà in seguito alla nascita delle Figlie di 

San Paolo. 

Allo stesso tempo il Fondatore ebbe una illuminazione divenuta poi 

rilevante per l’apostolato paolino: al catechismo bisognava unire la Pa-



 

17 

 

rola di Dio e la liturgia. Sono queste sue parole a chiarirci le motivazio-

ni: «Da Pio X era stato reso obbligatorio lo studio della Scrittura per i 

chierici. Egli fece, nell’agosto 1907, tre giornate domenicali della Bib-

bia esposta in forma catechistica e con applicazioni catechistiche. In 

quel tempo si leggeva raramente e solo da qualche persona il Vangelo, 

come poco si frequentava la Comunione. Vi era anche una speciale per-

suasione che non si potesse dare al popolo il 

Vangelo, tanto meno la Bibbia. La lettura del 

Vangelo era una quasi esclusività degli acat-

tolici, che lo interpretavano secondo il senso 

privato. Tre cose occorrevano: a) Che il Van-

gelo entrasse in ogni famiglia ed unitamente 

al Catechismo. Il Vangelo si doveva interpre-

tare secondo la mente della Chiesa: quindi 

con note del Catechismo completo: fede, mo-

rale, culto. – Disertando gli uomini il vespro 

della domenica, era necessario spiegare il 

Vangelo nelle Messe, ogni domenica. Così egli 

faceva nel Duomo di Alba, appena Sacerdote. 

Uso che poi passò a molte parrocchie. Venne così il Vangelo con anno-

tazioni catechistiche. b) Che il libro del Vangelo formasse il modello e 

l’ispiratore di ogni edizione cattolica. c) Che al Vangelo si desse un cul-

to; occorre ritenerlo con venerazione. La predicazione deve assai più 

riportare il Vangelo e modellarsi sopra di esso: soprattutto viverlo nella 
mente, nel cuore, nelle opere» (AD, 137-143). 

Tutta questa esperienza giovò per la missione della futura Famiglia 

Paolina. Un passo e poi un secondo…: e un po’ alla volta tutto assumeva 

un significato particolare per la vita di don Alberione.  

E così, nel mese di luglio 1920, il Primo Maestro venne liberato 

dagli impegni in Diocesi per dedicarsi alla nuova fondazione. Lasciò an-

che l’attività catechistica; infatti, quando il Vescovo di Alba, mons. Giu-

seppe Francesco Re, nominò la nuova Commissione catechistica (16 lu-

glio 1920), e ne affidò la presidenza al Can. Chiesa, il nome di don Gia-

como Alberione non compare. 
Domenico Soliman 

  



 

18 

 

La parola del Fondatore   

 
“Ammiriamo nei Santi la potenza e la bontà di Dio, 

che fu con loro larghissima” 
 

Il mese di novembre si apre con una ricorrenza liturgica molto lumi-

nosa: la solennità di TUTTI I SANTI. La liturgia invita a condividere il gaudio 

celeste dei Santi e ad assaporarne la gioia senza fine. I Santi non sono una 

esigua casta di eletti, ma una folla senza numero, verso la quale la liturgia 

esorta oggi a levare lo sguardo di ammirazione e di lode. In tale moltitudi-

ne non vi sono soltanto i santi ufficialmente riconosciuti, ma i battezzati di 

ogni epoca e nazione, che hanno cercato di compiere con amore e fedeltà 

la volontà divina. 

La festa di Tutti i Santi è una delle più care al popolo cristiano. Essa 

si diffuse nell’Europa latina nei secoli VIII-IX. Dal secolo IX si iniziò a ce-

lebrarla anche a Roma, dove questa solennità era chiamata Pasqua di 

Ognissanti. In essa in primo luogo si celebra il Cristo Gesù, vittorioso e ri-

sorto, nella storia dei suoi Santi. 

Anche questa festa è stata commentata dal nostro Fondatore. Leg-

giamo insieme e gustiamo le sue considerazioni, tratte dal volume Brevi 

meditazioni per ogni giorno dell’anno (pp.697s).  
 

 

1° Ai Santi dobbiamo amore, imitazione, preghiera. Amore per i doni 

di Dio loro elargiti ed i loro meriti; imitazione per le loro virtù; preghiera 

per la potenza della loro intercessione. 

Ammiriamo nei Santi la potenza e la bontà di Dio, che fu con loro lar-

ghissima. Ed ammiriamo la loro corrispondenza alle grazie di Dio. Tra essi 

vi sono apostoli e martiri, confessori e vergini, religiosi, sacerdoti, giova-

netti, padri e madri di famiglia, persone di ogni ceto e condizione, lingua, 

nazione. «Ho visto una grande turba che nessuno può calcolare presso il 

trono dell’Agnello, vestiti di abiti bianchi, con palme nelle loro mani ed ac-

clamavano ad alta voce dicendo: Salute al nostro Dio che siede sul trono, ed 

all’Agnello» (Ap 7,9-10). 

2° Imitare i Santi. Essi furono uomini come noi. Passarono in mezzo a 

molte tentazioni, difficoltà e pericoli, quali incontriamo noi. Ma o conserva-



 

19 

 

rono l’innocenza; oppure si lavarono in una conveniente penitenza; e così 

uscirono da questa vita nel santo amor di Dio. Molti furono subito ammessi 

al gaudio eterno; altri passarono prima a purificarsi dalle ultime reliquie del 

male in purgatorio. 

Fra di essi vi è una stragrande diversità di meriti e di gloria: «Ogni stella 

differisce dall’altra per splendore», ma sono tutti bellissimi e felici. Chi si 

distinse più nella carità, come il Santo Cottolengo e S. Vincenzo de’ Paoli; 

chi spicca maggiormente per lo zelo, come S. Francesco Saverio e S. Gio-

vanni Bosco; chi è caratterizzato dall’amor di Dio, come S. Francesco 

d’Assisi ed il Santo Cu-

rato d’Ars. S. Luigi per 

la purezza, S. Alfonso 

per la guida delle anime, 

S. Corrado da Parzan per 

l’umiltà e S. Teresa del 

Bambino Gesù per la 

semplicità: sono però tut-

ti imitabili. Vi sono an-

che quelli che rifulsero 

per un complesso di virtù 

come San Pietro, San 

Paolo, San Giovanni, il 

Battista, ecc. Ma in qual-

che misura possiamo se-

guirli, imitarli. I giovani possono proporsi come modello San Luigi Gonza-

ga; i padri di famiglia, San Giuseppe; le madri, Sant’Anna; i sacerdoti, 

Sant’Alfonso de’ Liguori; ecc. 

3° Pregare i Santi. «Santi e Sante di Dio, intercedete per noi». La 

Chiesa così li invoca. Ella consiglia di recitare frequentemente le litanie dei 

Santi. Ogni giorno, si può dire, viene festeggiato un Santo; ma al primo 

Novembre la Chiesa celebra la memoria di tutti. L’oremus in tale giorno di-

ce: «O Dio onnipotente e sempiterno, che ci hai concesso di celebrare con 

un’unica solennità i meriti di tutti i tuoi santi: ti preghiamo di elargire la de-

siderata abbondanza della tua propiziazione essendo moltiplicati gli inter-

cessori». 

Esame. – Ho divozione almeno ai santi miei protettori? Ne conosco la 

vita? Ne imito gli esempi? Li prego? 



 

20 

 

 

Come sempre, il nostro Fondatore traduce la vita spirituale in atteg-

giamenti concreti. Riguardo alla meditazione offerta per la festa di Tutti i 

Santi ce ne dona tre: Ammirare, Imitare e Pregare. 

Mi torna alla mente lo slogan di quando ero bambino: il vecchio e 

saggio curato, durante la sua omelia in occasione di Tutti i Santi, invitava 

sempre noi ragazzi a ricordarci ogni giorno le tre “S”: Santo, Subito, 

Sempre!  

Tutti siamo chiamati alla santità, partendo dalle piccole cose, dai pic-

coli gesti di ogni giorno che, passo dopo passo, ci avvicinano a quella me-

ta. Don Alberione, nel testo riportato, entra nel vivo elencando diversi nomi 

di Santi e abbinando ad ognuno di loro una categoria di persone o uno sta-

to di vita.  

Se noi facciamo l’esercizio di chiudere gli occhi e ci concentriamo be-

ne, quanti “santi della porta accanto” ci vengono alla mente, santi che ab-

biamo conosciuto o conosciamo!… Perché è coinvolgente ricordare quanto 

afferma il Primo Maestro – nel pensiero riportato dall’agenda paolina del 

5 ottobre scorso –: “Vita che si riassume in quello che dovrebbe essere 

l’ideale di ogni cristiano: tutto per Gesù, tutto con Gesù, tutto in Gesù...”. 

Questa è la formula vincente per vivere la propria vita alla luce della 

S maiuscola. Avanti tutta! 

Teogabri 

  

  



 

21 

 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella pre-

ghiera contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, ri-

flettere, considerare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, pun-

tando a “ragionare” solo come Gesù insegna. 

In questa luce accogliamo con gioia i diversi spunti che l’amico Gian-

carlo Infante, con contributi di varia natura, ci offre di volta in volta, tutti 

destinati a nutrire la nostra mente di contenuti evangelici e spirituali. 

Per questo numero della circolare ci viene offerto un simpatico rac-

conto. 

 

Dalle confidenze di un amico musicista, che iniziò un percorso di con-

versione dopo una permanenza nell’eremo di S. Biagio, dove il padre cister-

cense Filiberto Guala accoglieva gratuitamente i visitatori. 

 

LA CELIDONIA 

“Dio si nascondeva nella quiete odorosa di quelle mura” 
 

Le mosche per addormentarsi sul soffitto devono fare mezza capriola, 

così quando si svegliano e tornano a volare. Altro problema non hanno, se 

non quello delle capriole. Ne stazionavano tre, alla base del filo dal quale 

penzolava una lampadina opaca. Altre svolazzavano nervose a mezza altez-

za, in linee spezzate, posandosi anche su di me, steso sopra un materasso di 

lana nodosa, su una rete molle e cigolante. La volta del soffitto arcuata, il 

pallore dell’alba, il silenzio tipico dei luoghi isolati, lontani dai ritmi della 

vita ordinaria. In città, avrei dormito ancora, girandomi da una parte o 

dall’altra, senza nemmeno ascoltare il filo di musica con le prove di regi-

strazione. Avevo messo delle tende spesse davanti alle finestre. Le chiude-

vo bene, soprattutto il sabato sera. Nessuna armonia infatti riproduce la pa-

ce della domenica mattina. 

Per spegnere i residui di un passato ancora ardente sotto la cenere della 

quotidianità, ero finito lì, in quella stanza fredda, nell’eremo. Un amico, co-

noscendo la confusione di quel momento, me lo aveva consigliato: «Cam-

biare luogo è cambiare testa. Qui sei immerso in una ragnatela, prigioniero 

di un gorgo che continua a farti andare su e giù. Dovresti star solo. Almeno, 



 

22 

 

provaci. Ma solo, davvero! Altrove, dove non sei mai stato. Sarebbe un 

riemergere, tracciare altre vie, sbucare da altre parti. Pensa un po’. Lasciare 

tutto, trascinato da forze che non si conoscono, dove ancora non si sa. Que-

sti strappi causano i veri cambiamenti».  

Avevamo parlato dopo una prova pomeridiana, seduti al tavolino del 

bar di fronte al Conservatorio. Veniva spesso a sentire le prove, quel mio 

amico di provincia. Restava con me qualche ora, specialmente da quando 

ero rimasto solo, lontano dalla famiglia, di fronte ad un naufragio sentimen-

tale. La causa principale era stata la mia vita instabile, i concerti, le prove, 

la paura di non essere confermato nell’Orchestra e che chiamassero qualcun 

altro al mio posto. Avevo già diverse registrazioni alle spalle, ma il Conser-

vatorio stava formando dei giovani più bravi di me. Il mio maestro infatti 

era legato a concezioni musicali specifiche, basate su impostazioni tecniche 

che non valorizzavano pienamente lo strumento. E la tecnica, la padronanza 

dei mezzi che si usano, è importante, perché rende libera l’espressione.  

Trascorrevo quei giorni da solo, nella mansarda in disordine, cercando 

di calmare l’ansia fissando il verde della collina oltre il Po, in attesa delle 

prove che in genere iniziavano nel pomeriggio. Non avevo nemmeno voglia 

di cucinare. Allora, scendevo per consumare qualcosa al bar. In quei fran-

genti, ripensai diverse volte al consiglio che l’amico mi aveva rivolto quella 

volta, poco prima di alzarci per pagare le due birre. Approfittai così di un 

periodo senza impegni musicali, per andare in quell’eremo, col vivo deside-

rio di riprendere possesso del mio equilibrio. Non volli portare con me 

nemmeno il violino, compagno inseparabile, cosa del tutto inconsueta, ma 

pensai necessaria. Senza la musica, senza il mio strumento, senza le eserci-

tazioni che riempivano le mie giornate, cosa sarebbe successo? Sarei riusci-

to a non prendere la macchina ed a fuggire via al più presto, per tornare in 

città, nella mansarda a un passo dal Po, smaltendo il malessere nella confu-

sione delle strade? Avrei ritrovato la gioia che provavo fino a un anno pri-

ma, quando oltre alla musica non avevo altro nel cuore?  

Eccomi quindi steso sulla rete cigolante, in compagnia delle mosche, 

assorbito dal silenzio. La luce schiariva la stanza. Ecco il vecchio armadio 

di noce, con lo specchio sull’anta che non si chiudeva bene. Si intravedeva 

un pezzo di tonaca chiara appesa all’interno. Ecco due libretti ed una picco-

la lampada, sulla sedia che il monaco usava come comodino, accanto alla 

sua rete, al fondo della stanza. La sera precedente lo avevo visto togliersi il 

saio, restare in maglia di lana e pantaloni di velluto, stendersi così sul mate-

rasso, ricoprirsi con una trapunta e dopo una manciata di minuti respirare 



 

23 

 

profondamente. Aveva voluto che dormissi nella sua camera, non in quelle 

adibite a foresteria, forse per farmi entrare nella sua intimità, per farmi sen-

tire ad agio, dopo aver sondato il mio silenzio, che sfiorava il suo.  

Ero arrivato a metà pomeriggio, trovando quel luogo con difficoltà. 

Dovetti chiedere ad un benzinaio la via per Morozzo. “Da quella parte, se-

gua la strada”, rispose l’uomo, sfregandosi con il dorso del braccio la punta 

bagnata del naso. Spensi il motore e restai aggrappato al volante, osservan-

do le mura dimesse dell’eremo, pentito di aver dato ascolto all’amico. Già 

avevo nostalgia di corde ed archetto. Avrei suonato volentieri sopra quel 

rialzo erboso alla mia destra, sotto la fila di pioppi che smuoveva le fronde, 

come un discreto saluto. Ma era una piccola rinuncia che mi imposi di ac-

cettare, come atto di sincero abbandono alla vita nella quale ero immerso e 

che prima o poi mi avrebbe riportato in superficie.  

Il cancello arrugginito mostrava i segni dei tocchi atmosferici. Un ver-

de smeraldo emergeva ancora qui e là, tra macchie annerite dalla ruggine 

estesa. Alle spalle, i pochi metri di stradina che saliva nell’eremo. Avevo 

lasciato la macchina al fondo, in modo 

che non intralciasse. Mi decisi e suonai 

la campanella. Non sapevo, e nemmeno 

riuscivo ad immaginare, come fosse il 

monaco eremita. Giovane? Anziano? 

Dritto, ricurvo, sorridente, cupo? Dietro 

me, ad un centinaio di metri, una cascina 

con un ampio piazzale. Due trattori la-

sciati di traverso in mezzo al cortile. Un cane correva su e giù, attaccato alla 

catena. Abbaiava per me? Sembrava impossibile. Ma in quello spazio im-

mobile, l’unica novità ero io. 

“Benvenuto!”, esclamò il monaco con voce sottile, aprendo ad angolo 

acuto la porta scricchiolante del cancello. Bassino. Capelli rasati, viso trian-

golare, naso leggermente arcuato, occhi verdi e cangianti, allegri, mobili. La 

pelle delle guance liscia e soda, soltanto sulla fronte tre solchi che, come dei 

ponti, portavano da un sopracciglio all’altro. Dimostrava qualcosa in più di 

sessant’anni, ma l’espressione serena e gioviale lo ringiovaniva. Fece cenno 

di seguirlo nel cortile in disordine. Spiegò che erano in corso degli scavi 

della sovrintendenza. Durante i lavori di ristrutturazione, erano emersi resti 

di muraglie e delle tombe antiche, proprio in mezzo allo spiazzo. Una sca-

vatrice giaceva abbandonata a lato del fosso, accanto ad un mucchietto di 

terra dismessa e due sacchi di cemento, uno dei quali era aperto e spargeva 



 

24 

 

in terra polvere biancastra. Mi fermai sopra lo scavo. Dal fondo del terriccio 

umido, emergevano delle pietre allineate. Il monaco fece segno, con la ma-

no aperta:  

“Sono le mura di un antico cimitero. Due architetti ed un archeologo 

della Provincia hanno visto e bloccato i lavori. Chissà quando potranno ri-

prendere. Vedi quel caseggiato? Fino a pochi anni fa viveva una famiglia di 

contadini. Dovrebbe diventare una biblioteca. Ci sono casse di libri ancora 

chiuse. Archivi della Parrocchia che riguardano questo luogo un tempo di 

culto, poi dismesso. Conosci la storia? Le leggi Siccardi e Rattazzi, l’assalto 

dei repubblicani alle chiese?”, domandò, passandosi la mano destra sulla 

testa rasata. Riprese dopo brevi passi, con tono confidenziale: “Si avvicina 

la Settimana Santa, ci sarà più movimento del solito, va e vieni di fedeli. 

Però angoli tranquilli potrai trovarli, senz’altro. Il nostro amico mi ha scritto 

di te. Molti hanno un vago senso religioso, ma sono estranei alla Chiesa, 

lontani dal vero Dio. Comunque, sta’ tranquillo, non sentirti in obbligo ri-

guardo alle pratiche di pietà”.   

Ero arrivato nell’eremo il pomeriggio precedente. Già mi stavo abi-

tuando a quel letto cigolante, a fianco della piccola finestra, dalla quale si 

affacciava un quadrato di cielo azzurro, ancora sbiadito. Una zattera mi 

aveva portato avanti, nel fiume largo del tempo, in moto casuale, come i vo-

li di mosche contemplati quel mattino. O forse, no. Quella quiete immobile 

davvero custodiva il movimento sotterraneo che smuove le persone da ogni 

inerzia, come aveva affermato il monaco la sera precedente, dopo cena. 

Eravamo seduti sul muretto, nel cortile. Un cane abbaiava a intermittenza 

nella cascina di fronte. Avvolto nel giaccone, avevo gli occhi stretti e arros-

sati. Quasi dormivo. Il sole era scomparso dietro l’arco delle montagne an-

cora innevate. Un fascio di orizzonte si stingeva della luce rosa del tramon-

to. L’aria fredda entrò nel bavero alzato, facendomi rabbrividire. Il monaco, 

inclinandosi verso di me, spiegò che, rendendomi conto di dove fossi, avrei 

capito di essere giunto in un punto importante del mio tempo, più che in un 

luogo:  

“Nessuno giunge qui per caso. C’è una corda che tira su uno e non un 

altro. È difficile da accettare, ma c’è una mano che sceglie e porta. Per 

ognuno, c’è una scelta diversa. Molti vanno, pochi vengono. Comunque, si 

arriva qui perché sono altri a portarci. Anche a me è successo così. Ti spie-

gherò. Sono le persone che ci circondano a spingerci in avanti, senza ren-

dersene conto. Combinazioni strane di interazioni reciproche. Una specie di 

unica onda, che sale e scende. Guardati indietro. In ogni momento della vi-



 

25 

 

ta, ci sono state persone al tuo fianco. Anche quando pensavi di essere solo, 

c’era qualcuno che ti sosteneva. Bisogna soltanto accorgersene, fare atten-

zione, dare valore alle persone, mentre il tempo già le sta portando via. So-

no proprio loro a sollevarci sul tetto, a rompere poco alla volta il muro delle 

fissità, delle certezze. Scoperchiano le tegole per noi. Ci introducono nel 

calore della casa, dove Dio ci aspetta per donarci il suo perdono, per farci 

alzare e procedere in una strada nuova. Questo non si capisce subito. Quan-

do si è giovani, non si guarda per terra. A volte devono passare anni, decen-

ni”. Si riferiva ad un passo del vangelo, che ignoravo. Infatti, non capii. Ma 

quella mattina, nel pallore dell’alba, prima di entrare nel nuovo giorno, 

quelle parole erano più di un suono. Svolazzavano ancora qui e là, come le 

mosche. E come queste un po’ infastidivano. 
 

Biscotti delle suore sulla tavola apparecchiata e macchinetta del caffè 

pronta sul fornello. Il monaco salmodiava giù, in cappella, mentre approfit-

tavo della sua premura. Una rondine 

aveva nidificato sull’angolo di tetto, 

sopra la finestra. I rondinini cinguet-

tavano. Forse avevano gli occhietti 

ancora chiusi ed attendevano che la 

madre, per aprirglieli, vi sfregasse 

sopra il lattice della celidonia, la 

pianta dai fiori gialli che tante volte 

avevo accarezzato sul bordo dei pra-

ti, senza sapere che facesse bene 

agli occhi. Anch’io avevo gli occhi 

ancora chiusi. Dio si nascondeva 

nella quiete odorosa di quelle mu-

ra, nel silenzio del cielo largo e azzurro che si apriva oltre i vetri. 

                                                             Giancarlo Infante 

  

  Celidonia, pianta dalle molteplici proprietà... 



 

26 

 

 

 

 

1°  Novembre 

SOLENNITÀ DI TUTTI I SANTI 
 

 

 

“Imitare i Santi. Essi furono uomini come noi. Passarono in mezzo 

a molte tentazioni, difficoltà e pericoli, quali incontriamo noi. Ma o 

conservarono l’innocenza; oppure si lavarono in una conveniente peni-

tenza; e così uscirono da questa vita nel santo amor di Dio”. 

                                                                      Beato G. Alberione 

  



 

27 

 

 

Comunicando tra noi… 

 

Missione in cammino: 

perché la Parola del Signore corra sui passi di Paolo. 

 

L’équipe della marcia “Sui passi di Paolo” si è lasciata ispirare nella 

sua proposta per i giovani dal versetto che ha orientato la vita spirituale di 

tutta la Famiglia Paolina per questo anno biblico: «perché la Parola del Si-

gnore corra» (2Ts 3,1). Rispetto alle tradizionali marce degli anni passati, 

che ricalcavano le vie storicamente percorse dall’Apostolo delle genti in 

Italia, e dopo l’edizione on line dello scorso anno, l’esperienza per il 2021 

voleva unire l’aspetto del pellegrinaggio itinerante, così desiderato dopo i 

mesi di lockdown, a quello dell’annuncio della Parola. La bella amicizia na-

ta via Internet con un sacerdote e i giovani della parrocchia di Talsano, in 

provincia di Taranto, ha 

consentito prima di sogna-

re, poi di proporre e infine 

di realizzare questo espe-

rimento di evangelizza-

zione, che ha visto coin-

volti tutti e dieci i rami 

della Famiglia Paolina con 

una proposta, per persone 

tra i sedici e i trentacinque 

anni, dal 22 al 30 agosto. 

San Giuseppe, con la sua 

capacità di sognare i sogni 

di Dio e partire ascoltando la sua voce, ci ha accompagnato con la sua tena-

cia durante i mesi di preparazione e ha sostenuto le nostre preghiere in un 

clima in cui i continui divieti imposti dalla situazione pandemica rendevano 

a volte imprevedibile la realizzazione di una tale iniziativa. Ringraziamo il 

Signore che ha voluto incontrare tanti giovani attraverso i nostri passi e ci 

ha aperto la strada con un’accoglienza meravigliosa.  

Brindisi è stato il punto di ritrovo per iniziare il nostro percorso: da 

tutta Italia si sono radunati gli animatori e i partecipanti e, se la partenza ha 



 

28 

 

visto la presenza di un piccolo numero, il gruppo si è arricchito sempre più, 

circa una trentina di persone, coinvolgendo attivamente le parrocchie incon-

trate. Posati gli zaini e i sacchi a pelo a fianco della cattedrale, ci siamo la-

sciati guidare dall’accoglienza fraterna e dalla splendida amicizia di don Vi-

to Paparella, che ci ha fatto conoscere la figura di san Lorenzo da Brindisi, 

attraverso le strade della sua città. La catechesi sulla santità in san Paolo ci 

ha poi introdotto all’incontro con la figura cristiana che più ha segnato la 

nostra permanenza in questo luogo, quella del venerabile Matteo Farina, di 

cui abbiamo visitato la mostra. Nato nel 1990 e morto nel 2009 per un tu-

more al cervello, diceva di sé:  
 

Spero di riuscire a realizzare la mia missione di “infiltrato” tra i gio-

vani, parlando loro di Dio, perché credo che solo un giovane possa riuscire 

a parlare ad un altro giovane, o comunque possa farlo meglio di un adulto. 
Medito… e intanto osservo chi mi sta intorno, per entrare tra loro silenzio-

so come un virus  e contagiarli di una malattia senza cura, l’amore. 

 

Dall’incontro con lui ab-

biamo capito che evangelizza-

re significa prima di tutto porsi 

accanto agli altri e condivider-

ne la vita, fino ad arrivare 

all’annuncio esplicito di Gesù, 

sapendo che «Dio è come un 

grande progettista che ha già 

costruito delle strade per noi: 

sarò io a scegliere quale pren-

dere, ma sono sicuro che, sotto 

la sua protezione, non prende-

rò mai quella sbagliata». 

Dopo aver salutato il mare a Brindisi, è iniziata la marcia vera e pro-

pria che è durata tre giorni. Con i pulmini ci siamo spostati a Mesagne e da 

lì abbiamo camminato a piedi per 11 km fino a Latiano al santuario di Co-

trino, dove vive una comunità di monaci cistercensi. Dopo aver pranzato e 

fatto rifornimento di acqua presso le loro strutture, siamo ripartiti alla volta 

di Oria, che abbiamo raggiunto dopo 9 km. Questa volta sono stati i padri 

Rogazionisti del santuario di sant’Antonio di Padova ad ospitarci, mentre la 

comunità festeggiava la novena in onore del patrono san Barsanofio. 



 

29 

 

L’indomani la strada ci ha guidati per 7,5 km fino a Francavilla, mentre nel 

pomeriggio ci siamo spostati a Grottaglie dove abbiamo pernottato: la cena 

ci è stata offerta invece dalla parrocchia di Santa Maria in Campitelli. Fi-

nalmente il terzo giorno, dopo esserci spostati coi mezzi a Pulsano, abbiamo 

raggiunto la parrocchia di Talsano, dopo 8 km a piedi e un piccolo tempora 

le che ci ha bagnato la strada negli ultimi 100 mt. Durante questi primi tre 

giorni le giornate erano scandite da momenti di preghiera, attività e cate-

chesi che punteggiavano le ore. 

 

  

In particolar modo le mattine erano caratterizzate da dinamiche in mo-

vimento che hanno toccato i seguenti temi: i cinque sensi spirituali, le cin-

que emozioni fondamentali, la meta del cammino. Utilizzando il canale Te-

legram “Sui passi di Paolo”, gli animatori fornivano riflessioni in broadcast 

ai marcianti, i quali ascoltavano con le cuffiette i contenuti ed erano invitati 

a piccole attività, come percepire il creato cercando un elemento significati-

vo, condividere riflessioni a coppie, compiere piccoli gesti simbolici. Il po-

meriggio era invece dedicato alla catechesi, alla preghiera personale, alla 

meditazione e alla partecipazione animata alla santa Messa. Alla sera, poi,  



 

30 

 

il divertimento prendeva piede con giochi di società, quiz, canti e balli di 

gruppo.  

 

L’arrivo a Talsano ha rappresentato il giro di boa della nostra espe-

rienza col passaggio dalla marcia alla missione. Don Cosimo Quaranta ci ha 

aperto le porte della sua ospitalità e del suo cuore,  coordinando le altre uni-

tà della vicarìa che comprende, oltre alla parrocchia di Fatima di cui è vice 

parroco, anche quelle di Regina pacis, di sant’Egidio e di san Vito. Con la 

celebrazione della Messa, in cui si è svolta la preghiera del mandato mis-

sionario e la consegna della croce, al nostro gruppo si sono uniti i ragazzi 

della vicarìa per formare un’unica équipe missionaria: una serata in fraterni-

tà e amicizia ha subito contribuito a cementare il legame e le conoscenze. 

Nei due giorni successivi le giornate erano divise in due parti: il mattino era 

occupato dalla catechesi, dal deserto, dalla condivisione e dalla formazione 

specifica per suggerire ai ragazzi come incontrare le persone nella missione; 

il pomeriggio era invece caratterizzato dalla missione vera e propria in cui a 

gruppetti i giovani missionari assieme ad un animatore percorrevano le 

strade del paese, mettendosi in relazione coi passanti per invitarli agli eventi 

serali. L’incontro con le persone ha costituito una preziosa occasione per 

parlare di fede e per ascoltare i racconti degli altri: da una semplice frase 

letta su un segnalibro dato in regalo nasceva una riflessione, la richiesta di 

una preghiera, la condivisione di un dolore o di una gioia che hanno trovato 



 

31 

 

senso solo in Dio, oppure un rifiuto più o meno cordiale. Una parte degli 

animatori si è recata a Lama per proporre una catechesi sui frutti dello Spi-

rito Santo ad un nutrito numero di cresimandi, i quali a loro volta hanno 

vissuto un’esperienza missionaria. Un’altra parte degli animatori in chiesa 

pregava per chi era fuori, per sostenerli con la linfa dell’adorazione. Tutto il 

giorno era poi sempre aperta nelle parrocchie dove andavamo la “Tenda 

della missione”, con copioso materiale riguardante la Parola di Dio, la pre-

ghiera e la Famiglia Paolina. Venerdì sera, dopo la cena offerta dai padri 

Saveriani, la giornata si è conclusa con la “Scuola della Parola”, dedicata 

agli adulti, e con una catechesi in musica, destinata agli adolescenti e ai 

giovani. Sempre, prima di ritirarci dalle attività, ci si ritrovava in chiesa per 

10 minuti di adorazione guidata, per ringraziare il Signore della giornata e 

per affidargli quanto vissuto. Anche il giorno di sabato è stato dedicato alla 

missione per concludersi alla sera con la bellissima “Luce nella Notte” a 

Tramontone nella parroc-

chia di sant’Egidio, una 

adorazione eucaristica a-

nimata dai canti e dai 

salmi scelti dai nostri ra-

gazzi. Gli animatori con-

segnavano a tutti coloro 

che entravano in chiesa 

un foglietto con una pen-

na per scrivere la propria 

intenzione di preghiera e 

un piccolo cero; poi li ac-

compagnavano all’altare 

per deporli e prendere in 

cambio un biglietto con un versetto biblico, la Parola che il Signore voleva 

dire proprio a quella persona.  

La domenica è stata all’insegna della gita a Taranto per visitare le bel-

lezze del lungomare e del centro storico, mentre al pomeriggio si è data la 

possibilità di un bagno al mare per chi lo desiderava. La serata si è conclusa 

con la Messa e un momento di festa tutti insieme…, l’ultimo saluto. 

L’indomani infatti ognuno è ritornato a casa dopo un lungo viaggio e la 

missione in cammino è finita… Ma è proprio vero?  

Le lacrime dei saluti dicono altro, gli abbracci scambiati parlano di 

qualcosa che è nato e che inizia ora, la gioia dei ragazzi che tornavano con 



 

32 

 

la libertà di aver ricevuto dei no e dei sì raccontano la speranza di chi ha 

seminato largamente e sa che il Signore ha fatto cose grandi che non fini-

ranno qui. Come la vedova del Vangelo che getta nel tesoro del tempio due 

monetine (Mc 12,41-44) voglio offrire a chi legge due parole, raccolte dalle 

condivisioni dei ragazzi, sicuro del valore immenso che hanno avuto per 

tutti noi.  

La prima è “accoglienza”: in un tempo di ricoverati in ospedale a cau-

sa del covid, di isolamento per la pandemia, ma anche di immigrati e di ri-

fugiati politici, vedere l’accoglienza sovrabbondante che abbiamo ricevuto 

è qualcosa che segna le nostre vite più di mille parole.  

Dal cibo all’alloggio, da una parola di conforto ad un sorriso, dalla 

condivisione di una ferita personale a quella della gioia di aver trovato il co-

raggio di lanciarsi, l’accoglienza data e ricevuta è diventata un sottofondo 

musicale che ha ritmato le nostre giornate. Non si può tornare a casa senza 

avere la sensazione che Dio ci ha voluto abbracciare “incarnandosi” in tutte 

quelle persone che ci ha fatto incontrare, pur attraverso le mascherine, il gel 

e il distanziamento.  

La seconda parola è “collaborazione”: la Famiglia Paolina è, secondo 

don Alberione, san Paolo vivo oggi, ma come famiglia appunto, come parte 

del corpo mistico in cui ogni carisma è al servizio degli altri. In questa espe-

rienza tutti abbiamo visto sulla nostra pelle che la bellezza nasce quando 

l’altro è visto come il tuo paradiso, quando si ha il coraggio di fare un passo 

indietro per attendere tanti passi insieme, quando ci si scopre come corde di 

un’unica chitarra, la cui cassa di risonanza è lo Spirito Santo. Lì nasce qual-

cosa di unico che contagia anche i ragazzi: i timidi trovano il coraggio di 

esporsi, i passanti raccontano la propria vita e ringraziano il Signore, un no 

è l’occasione per riprovare ancora e lanciare un sorriso più grande.  

“Insieme” è il luogo dove il Maestro Via, Verità e Vita ama farsi trovare 

e incarnarsi ogni volta. E allora si può ascoltare con una gioia viva le parole 

del Signore che ai settantadue discepoli che tornano dalla missione dice: «ral-

legratevi piuttosto che i vostri nomi sono scritti nei cieli» (Lc 10,20). 

Stefano Golinelli 

  



 

33 

 

 

   Per il ritiro personale 

 

Ritengo utile proporre – anche in sintonia con i temi trattati nella se-

zione “Spunti biblici” (pp.6ss) – una serie di ritiri che prendono ispirazio-

ne dalla storia carismatica paolina lasciataci dal beato Alberione con il ti-

tolo ABUNDANTES DIVITIAE GRATIÆ SUÆ. 

La storia commovente delle grazie e benedizioni dal Padre celeste ri-

versate sulla Famiglia Paolina attraverso la persona del Fondatore, offre 

spunti preziosi per la nostra riflessione, preghiera e propositi di vita. 
 

  Il progetto fondazionale: 

dalla organizzazione alla vita comune-religiosa 

 

1.  Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 
 

Matteo 19,21ss. 

Gli disse Gesù: «Se vuoi essere perfetto, va’, vendi quello che possiedi, 

dallo ai poveri e avrai un tesoro nel cielo; e vieni! Seguimi!». Udita questa pa-

rola, il giovane se ne andò, triste; possedeva infatti molte ricchezze. (…). 

Chiunque avrà lasciato case, o fratelli, o sorelle, o padre, o madre, o figli, 

o campi per il mio nome, riceverà cento volte tanto e avrà in eredità la vita eter-

na. Molti dei primi saranno ultimi e molti degli ultimi saranno primi. 

 

Pensava dapprima ad un’organizzazione cattolica di scrittori, tecnici, 

librai, rivenditori cattolici; e
 6 dare indirizzo, lavoro, spirito d’apostolato... 

Verso il 1910 fece un passo definitivo. Vide in una maggior luce: scrit-

tori, tecnici, propagandisti, ma religiosi e religiose. Da una parte portare 

anime alla più alta perfezione, quella di chi pratica anche i consigli evange-

lici, ed al merito della vita apostolica. Dall’altra parte dare  

più unità,   

più stabilità,  

più continuità,  

più soprannaturalità all’apostolato.  

                                                 

6 
Qui la congiunzione “e” sta per il pronome “ai quali”. 



 

34 

 

Formare una organizzazione, ma religiosa; dove le forze sono unite, 
dove la dedizione è totale, dove la dottrina sarà più pura. Società 

d’anime che amano Dio con tutta la mente, le forze, il cuore;7 si offrono 
a lavorare per la Chiesa, contente dello stipendio divino: «Riceverete il 
centuplo, possederete la vita eterna».8 Egli esultava allora considerando 
parte di queste anime, milizia della Chiesa terrena, e parte trionfanti nella 
Chiesa celeste. 

Nella preghiera che presentava al mattino col calice al Signore: la 
prima idea era quella parte dei Cooperatori che oggi (dicembre 1953) è 
ancora limitata, ed è cooperazione intellettuale, spirituale, economica; la 
seconda idea era la Famiglia Paolina: intenzioni che Gesù-Maestro 
esaudisce ogni giorno. 

Circa il 1922 cominciò a sentire la pena più forte, appena entrato 
nella prima casa costruita.9 Ebbe un sogno.10 Vide segnato il numero 
200; ma non comprese. Poi sentì dirsi: «Ama tutti, tante saranno le ani-
me generose. Soffrirai però per deviazioni e defezioni; ma persevera; ri-
ceverai dei migliori». Il duecento non aveva alcuna relazione con quanto 
sentì. 

Tuttavia tale pena sempre gli rimase come una spina affondata nel 
cuore.11 

 

 

                                                 

7 
Cf Mc 12,30. L’A., conforme allo schema “mente-volontà-cuore”, corregge la cita-

zione di Marco, facendo passare l’«amare con tutto il cuore» dal primo al terzo posto. 
8 
Cf Mt 19,29. 

9 
Il trasloco dalla casa in affitto sita in via Vernazza alla dimora propria, nel primo 

tronco di Casa San Paolo, fu effettuato il 10 agosto del 1921. 
10 

Cf AD 151ss. 
11 

Questa “pena”, «come una spina affondata nel cuore» (cf 2Cor 12,7), si com-

prende meglio alla luce di un racconto parallelo del 1938: «Quando si doveva ac-

quistare questo terreno, i giovani son venuti a ricrearsi in questo luogo: io guardavo 

in su e in giù... e pensavo se era volontà di Dio che affrontassi queste spese... e mi è 

sembrato di essermi un momento addormentato: il sole splendeva finché le case si 

costruivano; poi il sole si oscurava, e io vedevo che il dolore più grande era dato da 

quelli chiamati da Dio, che poi avrebbero abbandonato la vocazione...» (MV 138). 

Si rilevi qui l’aggiunta manoscritta dell’A. che esclude ogni riferimento al numero 

“200”. 



 

35 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Dopo essermi soffermato attentamente a considerare le motivazioni che 

hanno spinto il Fondatore a passare da una semplice “organizzazione catto-

lica” alla forma di vita consacrata, sosto a lungo su Gesù-Via, esempio e 

modello delle attitudini sottolineate da don Alberione per quanti vivono la 

missione nella Famiglia Paolina. Quindi mi verifico: 

 “Portare anime alla più alta perfezione”. Tengo ben vivo e presente 

l’obiettivo primo della mia vita di consacrato: lasciarmi gradualmente 

santificare dallo Spirito Santo?  

 “Dare più unità, più stabilità, più continuità… all’apostolato”: posso 

dire che sto cercando di vivere questi aspetti nella mia missione? De-

vo ammettere che c’è in me un po’ di incostanza o deconcentrazione? 

 “Dare più soprannaturalità all’apostolato”: cerco di purificare sempre 

le motivazioni del mio agire, orientando ogni azione solo alla gloria 

di Dio e al bene del prossimo? 

 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

 Mi colloco in preghiera con Gesù-Vita, e Lo prego di stare Lui in dia-

logo con il Padre e lo Spirito dentro di me. 

 Lo ringrazio a lungo perché anche a me consente di essere “contento 

dello stipendio divino”, senza cercare compensi o gratificazioni solo 

umane. 

 Permetto allo Spirito di farmi “esultare”, come già godeva il mio 

Fondatore, per il privilegio di essere stato scelto come membro sia 

della “milizia della Chiesa terrena”, e sia già “della Chiesa celeste”. 

 Prego fervorosamente con l’amato Fondatore: «Santifica, o Padre, la 

mia volontà rendendola docile ai tuoi voleri; riempi, o Figlio Divino, 

di te stesso la mia mente; infondi, o Divino Spirito, nel mio cuore una 

vera, soprannaturale Carità. Io so che voi, SS.ma Trinità, abitate 

nell’anima giusta e continuate in essa le vostre operazioni eterne: il 

Padre, generando il Figlio, e dando entrambi origine allo Spirito San-

to».
12

 

  

                                                 

12
 G. ALBERIONE, Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno, p.23. 



 

36 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Novembre:   Giuseppe B. (3)      Davide C. (21)               

Dicembre:    Delio B.  (17)        Gianluca C. (22) 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Novembre:  Nino Bracco (3)   Antonio Mazzon (19);  Bruno Squaratti (21)  

Dicembre:  Mario Zanini (25 dic.). 

 

Intenzione per il mese di novembre: 

«Gesù Maestro, ti supplichiamo perché tutto il genere umano sia 

unito nella fede, nella comune speranza, nella carità. Esalta la Chiesa, 

assisti il Papa, santifica i sacerdoti e le anime a te consacrate. Il nostro 

sospiro è il tuo: vi sia un solo ovile e un solo pastore, perché tutti pos-

siamo riunirci nella Chiesa trionfante in cielo» (Cf Preghiere della 

Famiglia Paolina, pag. 117). 

 

Intenzione per il mese di dicembre: 

«O Maria, il Signore ti ha fatta apostola per dare al mondo Gesù, Via 

e Verità e Vita. Per te: tutti i cattolici, con tutte le forze, per tutte le vo-

cazioni, per tutti gli apostolati… Ottienici un cuore apostolico, modella-

to sul tuo cuore, su quello di Gesù e di san Paolo, perché un giorno pos-

siamo essere tutti, apostoli e fedeli, attorno a te in cielo» (Cf Preghiere 

della Famiglia Paolina, pag. 208). 

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii 

la sua luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il 

tuo aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 


