
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

GENNAIO  –  FEBBRAIO 2024 

 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



2 

 

Indice 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

10 

13 

14 

18 

21 

25 

29 

32 

  

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

isga.alberione@libero.it 

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 

sui Gabrielini:  

www.istitutosangabrielearcangelo.com  

 

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno 

dell’Istituto e dei Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 
Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del 

Delegato dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come 

persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.istitutosangabrielearcangelo.com/


3 

 

Lettera del Delegato 

 

Carissimi amici Gabrielini, 

ecco un nuovo anno che ci viene incontro, colmo di belle promesse 

per noi. Il primo sentimento che proviamo è certamente una vivissima gra-

titudine al Padre celeste che nella sua infinita benevolenza ci dona altro 

tempo da vivere. Per la maggioranza dei Gabrielini è legittimo pensare 

che il tempo di vita sarà ancora relativamente lungo; per altri (a comin-

ciare dal sottoscritto) la conclusione non è forse proprio lontanissima… 

In ogni caso, non c’è dubbio che si tratta davvero di tempo prezioso che la 

Trinità SS.ma mette ancora una volta nelle nostre mani.  

All’inizio del nuovo anno è tradizione scambiarci gli auguri, sempre 

graditi a tutti. Si ripete: “buon anno nuovo!”. Per noi che significa? Cer-

tamente un anno sereno, di buona salute (per noi, per i famigliari, per i 

fratelli dell’Istituto), di buone relazioni con tutti. Ma in primo luogo un 

anno di vero, reale cammino spirituale, un anno di autentica crescita 

nell’itinerario di conversione quotidiana, come itinerario di conformazio-

ne al Maestro Divino, verso la cristificazione, verso la nostra trasforma-

zione in Gesù!  

Sono queste le buone disposizioni con cui proseguiamo nella nostra 

riflessione, sempre guidati dal pensiero e dall’orientamento del nostro 

amato Fondatore. Stiamo facendo nostre le riflessioni e gli spunti che egli 

ci dona nella sezione Conclusioni.  

“E porre definitivamente il cuore... pel cielo” (DF 99) 

Conclusioni 

1. Abbiamo meditato: l’uomo è creato pel cielo; unicamente pel cielo. 

Tutto il lavoro dell’uomo si è di non lasciarsi guadagnare il cuore dai beni 

presenti, ma di servirsi dei beni presenti come di mezzi pel cielo. Tutto il 

male sta nel mutare il fine nei mezzi. Se si è fatto, è necessario convertirci: e 

porre definitivamente il cuore, le fatiche, il lavoro pel cielo. Frutto della 

prima parte è perciò la conversione totale della vita verso l’eternità. 

 

Come ci si converte dall’errore di aver mutato, seppure solo in parte, il 

fine nei mezzi? Il Fondatore lo delinea con una espressione quanto mai plasti-

ca: “porre definitivamente il cuore, le fatiche, il lavoro pel cielo”. Abbandona-

re decisamente uno stile di vita ambiguo per stabilire tutta la persona in Dio. 

Una prospettiva molto ampia, come si vede: per questo periodo ci sofferme-

remo solo su due elementi. 



4 

 

Il primo elemento concerne l’avverbio de-fi-ni-ti-va-men-te. Si tratta di 

un avverbio estremamente impegnativo. Significa una volta per sempre, senza 

possibilità di tornare indietro. Esso ricorre spesso nella predicazione del Fon-

datore. Un solo esempio: «Come si stabilisce la nostra unione con Dio? S. 

Francesco di Sales diceva: “Sento che il Signore mi chiamerà a sé presto, per-

ché il mio cuore è così stabilito in lui che non desidero nulla e più nulla mi at-

trae o mi disturba...”. S. Francesco di Sales era stabilito in Dio. Stabilirsi defi-

nitivamente in Dio vuol dire essere diventati novizi del cielo. Per stabilire de-

finitivamente l’anima in Dio si richiedono tre cose. Amare il Signore con tutta 

la mente: santificazione della mente; amare il Signore con tutto il cuore: santi-

ficazione del cuore; amare il Signore con tutte le forze: santificazione della 

volontà…».
1
  

Il secondo elemento concerne il cuore. Non mancano “le fatiche” e anche 

“il lavoro” (aspetti su cui ci soffermeremo nel prossimo periodo), ma non sor-

prende che don Alberione faccia partire tutto il dinamismo dal cuore. È sem-

pre il cuore, come fonte dell’amore, a muovere le altre facoltà e a stabilirle in 

Dio. Il Fondatore ha rimarcato, nel corso della prima tappa, la realtà del cielo, 

cui deve andare il nostro “pensiero” e da cui deve scaturire il forte “desiderio”: 

«Il pensiero del Cielo deve: distaccarci dalla terra e farci usare tutto come 

mezzo; renderci ferventi perché «unusquisque mercedem accipiet secundum... 

[1Cor 3,8: Ciascuno riceverà la sua mercede secondo (il proprio lavoro)]; pre-

pararci il desiderio del cielo, cupio dissolvi [Cf Fil 1,23: Il desiderio di essere 

sciolto (dal corpo per essere con Cristo)], e questo desiderio diventare il re dei 

desideri, fruttando sete di meriti, di perfezione, di anime» (DF 24-25). È noto 

che, etimologicamente, il termine desiderio si collega alla parola stella e indica 

nostalgia, mancanza. Orientare il nostro sguardo al cielo significa cogliere il 

di più dell’amore che già si rivela nella realtà che viviamo. In fondo il deside-

rio è l’attesa di bene che trova dinamismo e pieno compimento nell’oggi. Di 

qui la necessità di vivere integralmente il quotidiano. 

La raccomandazione del Fondatore è di donare tutto l’essere a Dio e sta-

bilire – verbo veramente molto caro a don Alberione e ricorrente nel suo lessi-

co – il cuore in Dio: «Dunque il lasciare tutto, il distaccarsi da tutto è la prima 

parte, il primo compito della vita religiosa. La seconda parte è il vero attacca-

mento a Dio, l’amore a Gesù, il mettere tutto il cuore in Dio. Questo è il segno 

più certo e infallibile della salvezza. Questo è già portare la salvezza nel cuore. 

Però bisogna fare in modo che Gesù sia veramente padrone del nostro cuore, 

del nostro corpo, dei nostri sensi, delle nostre volontà, di tutto il nostro esse-

re».
2
 Stesso invito rivolto alle Pie Discepole: «Abbiamo da considerare… la 

                                                 

1
 G. ALBERIONE, Alle Figlie di San Paolo, 1955 (FSP55), p.128. 

2
 G. ALBERIONE, Alle Figlie di San Paolo, 1943 (FSP43), p.479. 



5 

 

parte positiva, cioè, se abbiamo in noi stabilito il regno di Gesù Cristo, il re-

gno del suo amore… Il culto all’amore infinito, sarebbe il concentrare, in so-

stanza, tutto il cuore in Dio. Per questo ci vogliono delle rinunzie e ci vogliono 

delle conquiste…».
3
 

 

Cari amici, il Fondatore è esplicito: “porre definitivamente il cuore, le 

fatiche, il lavoro per il cielo”. Noi abbiamo preso questo orientamento da 

tempo, fin dalla prima professione. E in questo sentiero intendiamo prosegui-

re, senza tentennamenti né soste di sorta. 

Come è provvidenziale questa parola all’inizio di un anno nuovo! 
Quali erano i suggerimenti che don Alberione dava come riflessione per 

un nuovo anno? All’inizio del 1949 affermava: «Previsioni. L’anno nuovo 
avrà fatiche, dolori, tentazioni. Tutto posso santificare. Le mie energie fisi-
che e morali devo consumare a servizio di Dio nell’adempimento dei dove-
ri quotidiani. Sopportare le piccole e grandi croci è segreto di meriti e di pa-
ce. Vincere le tentazioni, mediante la preghiera e la vigilanza, è sempre pos-
sibile. D’altra parte, la vita è una milizia; ed ogni anno una battaglia. Sarà 
coronato chi avrà ben combattuto. 

L’anno avrà pure consolazioni: tra queste, i sicuri aiuti di Dio; le intime 

comunicazioni con Gesù-Ostia; la luce del Vangelo; il pensiero del Cielo; 

l’assistenza dell’Angelo Custode; la protezione della Madre Celeste Maria; 

l’aiuto paterno del Confessore; gli esempi di amici buoni; i buoni frutti del 

proprio lavoro». 

Da parte sua Maestra Tecla annotava nel suo taccuino, il 1° gennaio 

1928: «Quest’anno che per grazia di Dio ho cominciato, lo metto tutto sotto la 

protezione della mia cara madre, la Regina degli Apostoli, e di S. Paolo. Pro-

testo che in tutto il tempo che al Signore piacerà di lasciarmi in vita voglio che 

tutto sia per Gesù solo. Non un respiro, non un movimento né interno né 

esterno voglio fare che non sia per suo amore. Voglio con l’aiuto di Dio pro-

gredire in tutto ma specialmente nell’adempimento dei miei doveri». 
 

Suggerimenti quanto mai salutari, che ognuno di noi vorrà far propri. 

Con il mio saluto cordiale, e con l’augurio che il nuovo anno fruttifichi 

tanto, tanto bene nel Signore. 

 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  

                                                 

3 G. ALBERIONE, Alle Pie Discepole del Divin Maestro, 1960, nn.172s. 



6 

 

Spunti biblici  

 

Il nostro confratello don Primo Gironi, biblista, ha pubblicato recente-

mente un volume dal titolo “ALLA SCOPERTA DI GESÙ MAESTRO - I quattro 

Vangeli per il discepolo del nostro tempo”. 

Don Primo si è detto molto contento se attingiamo abbondantemente dal 

suddetto volume, soprattutto perché ne ricaviamo più approfondita conoscen-

za delle tematiche relative ai Vangeli. 

Iniziamo con l’itinerario cristologico nel Vangelo secondo Matteo. 

 

1.  Breve guida alla lettura (continua) 

 

1. Il vangelo del catechista o del maestro 

 

 I discepoli, modelli del cristiano 

Nel Vangelo secondo Matteo i discepoli 

sono presentati come il modello del cristia-

no di ogni tempo. Essi non sono semplice-

mente coloro che imparano una dottrina 

(Gesù non è un maestro di morale), ma 

piuttosto coloro che condividono in tutto la 

vita di Gesù e con Gesù, fino al suo destino 

di morte. Con Gesù essi vivono, pregano, 

camminano ed egli li associa alla sua mis-

sione di annunciare il vangelo e di operare 

miracoli. 

Dimostratisi deboli nel momento della 

passione («Allora tutti i discepoli lo ab-

bandonarono e fuggirono»: Mt 26,56), 

essi vengono riabilitati e accolti da Gesù 

Risorto, che li precede in Galilea, dove lo 

vedranno: «Andate a dire ai suoi discepo-

li: “È risorto dai morti, ed ecco, vi precede in Galilea; là lo vedrete”» (Mt 

28,7). 

Il richiamo alla Galilea significa per i discepoli ripercorrere nuovamente 

l’itinerario storico di Gesù e rivivere l’esperienza di vita fraterna vissuta con 

lui, che proprio in Galilea li aveva chiamati all’apostolato: «Venite dietro a 

me, vi farò pescatori di uomini» (Mt 4,19). Un itinerario scandito dalle paro-



7 

 

le di Gesù, dai suoi miracoli, dalle sue parabole e un’esperienza di vita intes-

suta da amicizia, preghiera, fraternità, amore. 

La Galilea è per i discepoli il ritorno alle origini. Ritornando alle origini 

della loro chiamata essi hanno la consapevolezza di essere nuovamente “i di-

scepoli” di Gesù e di venire nuovamente associati alla sua missione dopo 

l’esperienza dell’abbandono e del tradimento. 

Per questo Matteo conclude il suo Vangelo con l’invito che Gesù Risorto 

rivolge loro perché ripropongano questa loro intensa esperienza di discepolato 

con il loro Maestro a tutti gli uomini: «Andate e fate discepoli tutti i popoli» 

(Mt 28,19), dove la traduzione “fate discepoli” è più aderente al pensiero di 

Matteo che non il verbo “ammaestrate”, che appariva nelle traduzioni del pas-

sato.  

Ogni uomo, raggiunto da questo Vangelo, è invitato a fare propria 

l’esperienza dei discepoli storici di Gesù, a viverla nella propria persona e a 

comunicarla agli uomini del suo tempo con una limpida testimonianza di fede 

e di comunione con il Maestro. 

 

Il Regno dei cieli e la Chiesa 

A differenza di Marco e Luca, l’evangelista Matteo non usa l’espressione 

Regno di Dio, perché i suoi destinatari ebrei non possono pronunciare il nome 

sacro di Dio, cioè Jhwh («Non pronuncerai invano il nome del Signore 

[=Jhwh], tuo Dio», Es 20,7). Egli usa l’espressione Regno dei cieli, essendo il 

termine “cieli” uno dei modi con cui sostituire il nome di Dio. 

Il Regno dei cieli non coincide con la Chiesa, ma ne è il punto di arrivo. In-

fatti all’interno della comunità di fede coesistono ancora “buoni” e “cattivi” 

(Mt 22,10), “buon seme” e “zizzania” (Mt 13,24-30), “figli del Regno” e 

“quelli che commettono iniquità” (Mt 13,11). 

Tutti i discepoli e i cristiani vivono nello stato di uomini “di poca fede” 

(Mt 8,26), perché l’adesione a Cristo è esposta alla paura e al dubbio a causa 

delle prove e delle tentazioni. Anche dopo la Pasqua Matteo nota che «essi 

dubitarono» (Mt 28,17). 

La Chiesa di Gesù è, perciò, sempre nella prova. È la “chiesa-barca”, sbal-

lottata dai flutti del mare di Galilea, che solo Gesù sa domare: «Minacciò i venti e 

il mare e ci fu grande bonaccia» (Mt 8, 26).  

Non è una chiesa di “eletti”, ma di “chiamati”, di “gente di poca fede” che 

solamente alla fine della “traversata del mare”, superate le difficoltà e le crisi 

di fede e di fiducia, saranno accolti come “eletti” (Mt 24,31) e introdotti come 

“giusti” nel “regno del Padre loro” (Mt 13,43). 

 

 



8 

 

2. Gesù nuovo Mosè 

Accostandoci alla figura di Gesù, iniziamo dal ritratto che ne delinea 

l’evangelista Matteo, il cui testo ci viene proclamato lungo le domeniche 

dell’Anno liturgico A. 
 

I “cinque grandi discorsi” di Mosè 

Dell’evangelista Matteo colpisce innanzitutto il radicamento nell’ebrai-

smo. I destinatari del suo vangelo sono gli Ebrei che hanno abbracciato il cri-

stianesimo (in seguito saranno chiamati “giudeo-cristiani”) e che hanno una 

grande familiarità con le Scritture.  

Per loro il testo della Bibbia era tutto. Da libro della fede esso si presentava 

anche come libro della prima alfabetizzazione, dell’apprendimento della sto-

ria, della scienza, della medicina. Soprattutto i primi cinque libri della Bibbia 

erano determinanti per la fede e la vita del pio ebreo e del suo popolo. Genesi, 

Esodo, Levitico, Numeri, Deuteronomio costituivano un unico insieme, chia-

mato dagli Ebrei con il nome di Toràh (“Legge”) e dai traduttori greci con 

quello di Pentateuco (“I cinque astucci”, all’interno dei quali venivano custo-

diti i rotoli su cui erano scritti i libri biblici). 

I primi cinque libri della Bibbia (o rotoli) erano considerati dalla tradizione 

ebraica come cinque grandi discorsi di Mosè, il grande personaggio che è 
all’origine della formazione di Israele come popolo di Dio.  

E sempre in questa tradizione era abituale chiamare la parte legislativa del-

la Bibbia con il nome di “Mosè” (cf Mc 10,3-4: «Che cosa vi ha ordinato Mo-

sè?») e la parte che raccoglieva la predicazione dei profeti con il nome di 

“Elia” (un cenno si trova nell’episodio della trasfigurazione, dove accanto a 

Gesù compaiono “Mosè” ed “Elia”, per designare la legge e i profeti [Mt 

17,3]). 
 

I “cinque grandi discorsi” di Gesù 

 L’evangelista Matteo si ispira a questo sfondo e alla figura di Mosè per de-

lineare uno dei ritratti che egli ci offre di Gesù. Il suo Vangelo viene ritmato 

da cinque grandi discorsi, quasi un nuovo Pentateuco che Gesù, nuovo Mosè, 

dona all’umanità, a compimento della rivelazione che Dio ha fatto di se stesso 

nelle Scritture. Sono  

 il discorso della montagna (Mt 5-7), 

 il discorso missionario (Mt 10), 

 il discorso in  parabole (Mt 13), 

 il discorso comunitario (Mt 18),  

 il discorso escatologico (o della fine del tempo e del mondo: Mt 24-

25). 



9 

 

In questi grandi discorsi l’evangelista colloca l’insegnamento fonda-

mentale e decisivo di Gesù, come nei primi cinque libri della Bibbia era 

stata fissata la norma della fede e della vita di Israele (che proprio per que-

sto attribuiva al solo Pentateuco il massimo di ispirazione).  
 

Mosè e Gesù nel cammino della rivelazione biblica 

Tra tutti gli evangelisti, Matteo è il solo a trasmettere il racconto della di-

scesa di Gesù (e della sua famiglia) in Egitto. Egli non ha esitato a cogliere in 

questo evento il confronto tra Gesù e Mosè: anche Gesù, come Mosè e Israele, 

è stato straniero e fuggiasco in Egitto, rivivendo in sé questa tappa significati-

va della storia della salvezza, che la Bibbia ci ha consegnato nel libro 

dell’Esodo e in quelli del deserto (Levitico, Numeri, Deuteronomio).  

Probabilmente gli occhi di Matteo si erano fissati con 

un certo interesse anche sui personaggi che, come nella 

vicenda di Mosè narrata nel libro dell’Esodo, ora circon-

dano Gesù: il padre Giuseppe (che richiama il grande 

ebreo vicerè di Egitto all’epoca della discesa dei figli di 

Giacobbe sulle rive del fertile Nilo), la madre Maria (che 

richiama la sorella di Aronne, sulle cui labbra viene posto 

il cantico di Es 15,21, come sulle labbra di Maria Luca po-

pone il cantico del “Magnificat”). 

Gesù è delineato come nuovo Mosè anche nel “discor-

so della montagna” (cf Mt 5-7). La montagna richiama il monte Sinai, sul qua-

le Mosè ricevette da Dio il dono della legge (cf Es 19-20).  

Nel “discorso della montagna” Gesù porta a compimento la rivelazione che 

Dio ha fatto di se stesso al popolo di Israele, prospettando un nuovo cammino 

per giungere a Dio, che coinvolge tutto l’essere dell’uomo, soprattutto la sua 

interiorità (che la Bibbia ama esprimere con il termine “cuore”). 

Le espressioni “avete inteso che fu detto agli antichi” (per indicare la pri-

ma rivelazione fatta da Dio a Israele) e “ma io vi dico” (per indicare il com-

pimento della rivelazione in Gesù) non vanno intese come semplici contrappo-

sizioni, ma come il traguardo cui conduce il lungo cammino di fede del popolo 

di Israele, educato da Dio e dalla sua legge e ora formato dalla parola di Gesù 

e dall’interiorità del suo vangelo. 

È stato un cammino lento e graduale, ancorato prima a Mosè e ai precetti 

esterni della legge (“non uccidere”, “non commettere adulterio”) e ora orienta-

to dal profondo richiamo di Gesù all’interiorità (amare anche i nemici, esclu-

dere anche il solo desiderio adultero, porgere anche l’altra guancia). 

Primo Gironi 

  



10 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

La lettera apostolica DESIDERIO DESIDERAVI 

(«“Ho tanto desiderato” mangiare questa Pa-

squa con voi, prima della mia passione», Lc 

22,15) è stata emanata da Papa Francesco il 29 

giugno 2022. 

Essa ha come tema “la formazione liturgica 

del popolo di Dio”, e intende offrire alcuni spun-

ti di riflessione per contemplare la bellezza e la 

verità del celebrare cristiano. Afferma il Papa: 

«Con questa lettera vorrei semplicemente invita-

re tutta la Chiesa a riscoprire, custodire e vivere 

la verità e la forza della celebrazione cristia-

na…». 

Si tratta di un argomento che sicuramente 

coinvolge fortemente ognuno di noi. L’amico 

Matteo Torricelli ha accettato volentieri di 

presentarci anche questo Documento del Papa. 

 

“Alcuni spunti di riflessione per contemplare la bellezza  

e la verità del celebrare cristiano” 
 

Il 29 giugno 2022, nella solennità dei Santi Pietro e Paolo, Papa France-

sco ha pubblicato “Desiderio desideravi”, lettera apostolica per tutti i fedeli 

sul tema della liturgia, in particolare della formazione liturgica. Questo docu-

mento fa seguito al motu proprio “Traditionis custodes” (2021), indirizzato a 

tutti i Vescovi, sull’uso della liturgia romana anteriore alla riforma del 1970. 

L’obiettivo di Desiderio desideravi è subito chiaro. Al n. 1, infatti, Papa 

Francesco scrive: “Voglio semplicemente offrire alcuni spunti di riflessione 

per contemplare la bellezza e la verità del celebrare cristiano”. Già in queste 

parole risuona una provocazione su tre elementi che siamo invitati a indagare 

chiedendoci se effettivamente viviamo la liturgia in questo modo: una cele-

brazione (non un insipido dovere), che gode di bellezza (mi lascio affascinare 

dal mistero che celebro?) e che è vera (quale verità celebro?).  

Per aiutarci in questo percorso, la citazione evangelica che apre e guida 

la lettera apostolica è Lc 22,15: “Ho tanto desiderato mangiare questa Pasqua 

con voi, prima della mia passione”. Sono le parole con cui si apre il racconto 



11 

 

dell’ultima cena, parole che lasciano intuire la profondità dell’amore della 

Trinità verso di noi. Un dono di una grandezza infinita, se paragonata alla pic-

colezza dei destinatari; ciò nonostante, questo dono viene affidato proprio agli 

uomini e viene perpetuato nel tempo tramite la celebrazione dell’Eucaristia, a 

cui tutti sono invitati senza il bisogno di guadagnarsi in qualche modo il posto, 

esattamente come accadde nell’ultima cena (cfr nn. 4-5).  

 

Da qui il sogno di Papa Francesco di una Chiesa missionaria, che porti a 

tutti l’invito: a chi non sa di essere invitato, a chi l’ha dimenticato, a chi l’ha 

rifiutato; una Chiesa che sia capace di trasformare ogni occasione in un canale 

adeguato per l’evangelizzazione e che così finisca di ripiegarsi su sé stessa e 

rifiorisca verso l’esterno, verso l’umanità intera che il Signore vuole incontra-

re. Sì, perché prima di tutto, “prima della nostra risposta al suo invito – molto 

prima – c’è il suo desiderio di noi” (n. 6), che ci attrae, ci fa sentire amati e 

scelti, e fa nascere in noi il desiderio di incontrarlo... E anche, se magari non 

ne siamo consapevoli, proprio questo “desiderio” che Dio ha di noi, è alla fin 

fine la motivazione che ci spinge a partecipare attivamente alla vita cristiana, 

innanzitutto partecipando alla messa. 

La celebrazione eucaristica, però, non ha senso se la viviamo come una 

rappresentazione dell’ultima cena: non abbiamo bisogno di un vago ricordo 

basato su testimonianze risalenti a secoli fa, ma di sapere e sperimentare che 

quello che è successo riguarda, coinvolge e interpella anche noi oggi...  



12 

 

Infatti l’Eucaristia, come ben sappiamo, non è solo memoria di un evento 

ma memoriale: l’evento stesso che celebriamo è reso presente e attuale, e vi 

possiamo partecipare attivamente. Ma c’è di più: non solo nell’Eucaristia, ma 

in tutti i sacramenti ci viene garantita la possibilità di incontrare il Signore Ge-

sù fatto carne, morto e risorto: 

“Qui sta tutta la potente bellezza della Liturgia. Se la Risurrezione fosse 

per noi un concetto, un’idea, un pensiero; se il Risorto fosse per noi il ricordo 

del ricordo di altri, per quanto autorevoli come gli Apostoli, se non venisse 

data anche a noi la possibilità di un incontro vero con Lui, sarebbe come di-

chiarare esaurita la novità del Verbo fatto carne. Invece, l’incarnazione oltre 

ad essere l’unico evento nuovo che la storia conosca, è anche il metodo che la 

Santissima Trinità ha scelto per aprire a noi la via della comunione. La fede 

cristiana o è incontro con Lui vivo o non è” (n. 10).  

Sono forti queste parole, ci scuotono e sollevano in noi domande che ben 

si adattano a un esame di coscienza personale e comunitario sul modo di vive-

re la liturgia, e ci invitano a riscoprire alcuni aggettivi propri della relazione 

con il Signore, che però, può capitare, nel corso degli anni hanno perso un po’ 

di incisività: nuovo, vero, vivo.  

La storia vocazionale di ciascuno di noi parte sicuramente da un incontro 

che ha portato elementi di novità, ha fatto scoprire la Verità e si è sviluppato 

nella viva quotidianità. Vivere bene la liturgia significa anche rivitalizzare la 

relazione col Signore, riviverne le origini, la fase dell’innamoramento, ma con 

la maturità e la saggezza dell’adulto. 

Tutto quanto detto finora (il desiderio di incontrarci, l’invito, il dono del-

la sua presenza...) rende la liturgia l’oggi della storia della salvezza e il luogo 

dell’incontro con Cristo. Tempo e spazio si annullano e si espandono in 

un’unica persona, Gesù Cristo, che non è una figura relegata in un dato perio-

do storico e in un punto preciso sulla Terra: la sua azione salvifica è (anche) 

oggi e si può toccare con mano, in primis nella liturgia. 

Matteo Torricelli 

  



13 

 

 

    

 

PAROLE DI LUCE 

 

BELLEZZA:  

«...E tutto mi sa di miracolo» (Salvatore Quasimodo). 
 

La bellezza riconcilia con la propria storia, con sé stessi; la bellezza aiu-

ta a sfondare i muri del pregiudizio e delle chiusure; la bellezza dice altro e 

oltre. 

Ciascuno di noi è costitutivamente amato e conosciuto da Dio nella 

propria personale bellezza! Sì, perché la bellezza non riguarda solo l’estetica, 

ma riguarda la profondità dell’animo, riguarda i desideri, i valori, ciò per cui 

siamo capaci di commuoverci, di tendere una mano, di guardare in alto. 

Una persona “bella” è una persona: 

 capace di relazione, affidabile, fedele, capace di cura, umile, tendente al 

noi; 

 capace di amare gratuitamente, capace di farti sentire di esistere, capace 

di rispetto; 

 capace di piangere e di non vergognarsene, capace di condividere l’altrui 

dolore e custodirlo; 

 capace di stare nella propria verità, di stare nella propria umanità, di rico-

noscere il proprio limite, di saper chiedere scusa e di accogliere le scuse. 

Una persona bella sei tu, ogni qualvolta accogli di essere riflesso 

dell’amore di Dio attraverso gesti di amore semplici, umili, gradevoli, belli. 
 

«Oh Dio, vieni a salvarmi. Vieni a prendermi e portarmi via. Via da do-

ve? Il Signore è piuttosto uno che getta. Ti getta nella carne, nella vita, per 

strada, in una famiglia che non hai scelto, in mille ferite che non ti evita. E ti 

getta non per disamore. Ma, anzi, per esplosione di fiducia nelle nostre capa-

cità di diventare adulti. Sì, adulto. Un adulto appassionato di umano, del suo, 

dell’altro, di quello di Dio» (Cf Antonia Chiara Scardicchio). 

Appassionati della bellezza dell’umano, con la consapevolezza che, 

prima di tutto, «prima della nostra risposta al suo invito – molto prima – c'è il 

suo desiderio di noi» (Desiderio Desideravi, n. 6). 
 

                                                                      Tosca Ferrante, ap 

 

 

 



14 

 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Ga-

brielini pubblicando una serie di contributi vol-

ti a far conoscere, attraverso i principali episo-

di, la vita e la missione del nostro amato Fon-

datore, don Giacomo Alberione. 

 

 

 

 

«Da Alba si mirava all’Italia» 

(1925-1926) 

 

Fioritura vocazionale. 

“Continuano le domande di tanti giovanetti”, scrivono le cronache, però 

vengono accolti solo quelli che “inclinano alla vita religiosa”, perché la Casa 

non è un “apprendisaggio di arti e mestieri”. 

Dal “numero unico” pubblicato il 25 luglio 1925, festa di san Giacomo, 

come omaggio al Sig. Teologo nel suo giorno onomastico, apprendiamo che il 

ramo maschile (Pia Società S. Paolo) conta in totale 260 “figliuoli” tra profes-

si, novizi, probandi, alunni e operai (i futuri Discepoli del Divin Maestro); 92 

“figliuole” conta invece il ramo femminile (Figlie di San Paolo e Pie Discepo-

le del Divin Maestro) tra 

professe, novizie, postu-

lanti, probande e alunne. 

Nella costante fio-

ritura di vocazioni don 

Alberione percepì vero-

similmente la risposta al 

“tormento spirituale di 

alcuni anni” e all’assi-

curazione divina che ne 

seguì, di cui negli ap-

punti autobiografici annota: «Ebbe una certa luce un giorno, pregando: “Tu 

puoi sbagliare, ma io non sbaglio. Le vocazioni vengono solo da me, non da 

te: questo è il segno esterno che sono con la Famiglia Paolina”». 



15 

 

La benedizione divina si dilatò nel tempo, come conferma la curiosa “no-

tizietta” dell’ottobre 1927: «Quest’anno la casa si è popolata di circa 200 altre 

persone: si è così raggiunto il numero di 900». Dirà il Fondatore nel 1960: «Le 

belle vocazioni mandate dal Signore sono state e continuano ad essere tante; 

sono le prove esterne del compiacimento divino», ammonendo al contempo 

che «il segno del fervore in una casa è sempre il fiorire di vocazioni, poiché la 

vocazione e la sua riuscita sono frutto di esuberante spiritualità». 

 

La Chiesa a San Paolo in Alba. 

Il citato “numero unico” del 25 luglio in copertina mostrava l’iscrizione: 

“Nell’anno che si posa la pietra angolare della Chiesa a San Paolo”. L’anno fu 

appunto il 1925 e la posa della pietra fondamentale dell’erigenda Chiesa di 

San Paolo, il 28 giugno, era cosa recente.  

Benedetta dal ve-

scovo mons. Giuseppe 

Francesco Re, “alla cui 

ombra benefica è nata e 

cresce la Pia Società San 

Paolo e l’Unione Coope-

ratori Buona Stampa”, la 

prima pietra incorporava 

anche “un mattone tolto 

dalla Porta Santa della 

Basilica di S. Paolo a Roma aperta in questo Anno Santo 1925”, apprendiamo 

dalle cronache. 

La costruzione della chiesa richiese circa quattro anni di intenso lavoro, 

dalla primavera del 1925 all’ottobre del 1928, insieme a molte preghiere e non 

pochi sacrifici per far fronte alle ingenti spese. Si ricorse anche alla “santa 

astuzia” di fabbricare i mattoni in casa; il terreno circostante si prestava con-

venientemente per quest’opera e un certo risparmio economico era assicurato, 

sicché comparvero la fornace e la mattoniera “capace di una produzione oraria 

di 800 pezzi, circa”. Né sfugge all’estensore delle cronache il “valore mistico” 

annesso a tale lavoro, quando scrive che “anche i mattoni si fanno pregando” e 

questa continua lode a Dio si trasfonde, per loro tramite, nella costruzione 

stessa. 

Sarà ancora mons. Re, il 28 ottobre 1928, a inaugurare, benedire e aprire 

al culto “la chiesa della preghiera per la missione della buona stampa vastis-

sima di campo, intensa di opere”, chiamata ordinariamente “il tempio” dedica-

to a San Paolo. Essa intende esprimere “una indovinatissima tesi”, anticipa 

UCBS nel 1925: «come S. Paolo, raccogliamo dalle labbra del Divin Maestro, 



16 

 

sotto l’ombra protettrice della Regina degli Apostoli, la Divina parola, che at-

traverso la stampa si trasformerà in vita, via e verità per le anime». 

Da Alba a Roma. 

Roma – racconta 

don Alberione – era un 

pensiero “fisso nel cuo-

re” da quando già nel 

1911 “aveva potuto fer-

marsi a pregare presso la 

tomba di S. Paolo”. 

Quando fu persua-

so che l’ora era giunta, 

scriverà nel 1953, “si 

aprì una casa di forma-

zione a Roma”, chiaren-

done i motivi: «Si è a 

Roma, per sentire me-

glio che la Famiglia 

Paolina è a servizio del-

la Santa Sede; per attin-

gere più direttamente la 

dottrina, lo spirito, l’at-

tività d’apostolato dalla 

Fonte, il Papato; Roma è maestra del mondo, eppure tiene le porte aperte 

all’umanità; da Roma partono i mandati per ogni direzione». 

Il 13 gennaio 1926, leggiamo nelle cronache, da Alba «partiva il Sig. 

Teologo Giaccardo con un piccolo primo gruppo per aprire una casa a Roma». 

Una novena allo Spirito Santo aveva preceduto la partenza e «l’ultimo saluto 

ai cari partenti fu dato ai piedi di Gesù e colla sua Santa benedizione impartita 

dal Sig. Teologo». Con don Timoteo Giaccardo partirono tre giovani aspiranti 

e due figlie, altri/e si aggiungeranno nei giorni seguenti; si sistemarono in lo-

cali d’affitto a poca distanza dalla basilica di San Paolo, rispettivamente in via 

Ostiense e via di Porto Fluviale. Con l’occorrente portato da Alba fu allestita 

una piccola tipografia che entrò in funzione a pieno ritmo, dato che UCBS del 

20 aprile 1926 (a tre mesi dall’arrivo) può informare: «I sessantatre bollettini 

parrocchiali, e il settimanale La Voce di Roma nelle varie edizioni per le varie 

diocesi, è il principale esercizio d’apostolato». 

Gli orari della giornata (pietà, studio, apostolato e ricreazione) replicano 

quelli di Alba. La basilica di S. Paolo accoglie la piccola comunità ogni giorno 

per la S. Messa e la Visita eucaristica; viva e intensa è la devozione 



17 

 

all’Apostolo e palpabile “il suo affetto, la sua cura, la sua provvidenza pater-

na”; da rimarcare l’amicizia e la stima dell’Abate Ildefonso Schuster (futuro ar-

civescovo di Milano, beato dal 12 maggio 1996) e della comunità benedettina. 

Nel giorno dell’Assunta del 1926 arriva la prima vocazione, il primo 

“fratellino” romano; altri seguiranno. Il Sig. Teologo, che si fa presente con 

una nutrita corrispondenza e visite frequenti, si rende conto che la comunità 

necessita di spazi più ampi. Dopo varie ricerche, il soccorso verrà dai Monaci 

Benedettini nel 1927, con l’acquisto di un terreno di loro proprietà tra la Basi-

lica e le Tre Fontane, denominato “Vinea Sancti Pauli”, su cui si trovano una 

casa colonica, un fienile e una stalla, oltre ad alcuni filari di viti. 

Gioiosa gratitudine per la “notizia molto bella” traspare da UCBS: «Que-

sta Vigna di San Paolo è il sito che San Paolo ha riservato alla Casa di Roma 

della Pia Società San Paolo; dove quindi abiteranno i figliuoli di Roma, dove 

sarà lavorata la verità e la voce di Roma, perché sia luce a molti, udita da mol-

ti, e molti conduca ad amare Gesù Cristo, e porti a salvezza… Evidentemente 

è il cuore di S. Paolo che ha voluti i suoi figliuoli vicino a sé». 

Sorgeranno, a poco a poco, i caseggiati paolini maschili e femminili con 

le molteplici attività apostoliche, al cui centro svetta il Santuario della Regina 

degli Apostoli. 

 

Ordinazioni sacerdotali. 

• Il 18 ottobre 1925, festa di san Luca – «l’Evangelista della S. Madonna, 

che è stata per il nostro Sacerdote novello la mamma che lo condusse 

all’altare» – ebbe luogo l’ordinazione sacerdotale di don Bartolomeo Paolo 

Marcellino, “uno dei primi alunni della Casa” e direttore de Il Giornalino. Fe-

sta grande! E Il Giornalino “deve pure far festa”, perché il sacerdote nuovo ne 

è il “Papà”, come lo chiamano i piccoli lettori, e “la sua mano sarà mossa da 

una mano consacrata” che renderà il settimanale dei fanciulli “più possente nel 

bene”, chiosano le cronache. 

• Tre nuovi sacerdoti il 18 dicembre 1926. «Essi divisero il tempo fra 

l’apostolato della stampa, lo studio e la pietà, mostrando costantemente 

d’essere favoriti di molte grazie preziosissime», scrive UCBS. Fra questi don 

Michele Domenico Ambrosio, anch’egli tra i primi alunni della Scuola Tipo-

grafica. Toccò a lui avviare Maggiorino Vigolungo (venerabile dal 28 marzo 

1988) come apprendista alle macchine da stampa di Gazzetta d’Alba. 

Don Paolo e don Domenico sono gli ultimi due ordinati di quei quattro 

primi menzionati da don Alberione come “i più generosi ed intelligenti nella 

vita paolina”, di cui scrivemmo lo scorso luglio-agosto. 

Giuliano Saredi, ssp 

  



18 

 

La parola del Fondatore   

 

 

“Il Padre celeste tiene l’occhio sopra i suoi figli buoni; 

alterna le pene e le consolazioni…” 
 

Il 6 gennaio ricorre, come sappiamo tutti, la solennità dell’Epifania, che 

ci ricorda la manifestazione di Gesù a tutti i popoli, attraverso la chiamata 

dei Magi. 

Collegato a quell’evento troviamo quella che è conosciuta come “la fuga 

in Egitto” da parte di Giuseppe, di Maria e del bambino Gesù, raccontata da 

Matteo: «Essi [i Magi] erano appena partiti, quando un angelo del Signore ap-

parve in sogno a Giuseppe e gli disse: “Àlzati, prendi con te il bambino e sua 

madre, fuggi in Egitto e resta là finché non ti avvertirò: Erode infatti vuole 

cercare il bambino per ucciderlo”» (Mt 2,13). 

Ecco come don Alberione ha commentato anche questo episodio, inse-

rendolo tra le Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno (BM, pp. 376-377). 

 

«1.  La Provvidenza veglia sugli innocenti e retti di cuore e li guida per 

vie misteriose nella loro missione sulla terra. 

    Ben presto i 

fatti dimostra-

rono la verità 

della profezia 

di Simeone. E-

rode, gelosis-

simo del suo 

trono, cercava 

a morte il 

Bambinello. I 

magi avevano 

detto di aver 

vista in Orien-

te una stella 

stra-ordinaria, segno della nascita del grande Re. Erode temeva un futuro 

competitore e volle farlo morire nella culla. Un Angelo di notte avvertì Giu-

seppe: “Lèvati, prendi il Bambino e la sua Madre, fuggi in Egitto e fermati co-

là fin tanto che io ti avviserò: perché Erode cerca del Bambino per farlo mori-

re”. Ed ecco Maria, Giuseppe e il Pargoletto esuli in terra straniera, sconosciu-

ta e per tradizione molto avversa al popolo ebreo. 



19 

 

2.  Viaggio lungo; viaggio per lo più di notte; viaggio per strade difficili. 

Dimora incerta per la durata, abitazione, cibo, clima, ospitalità difficile. Là 

prepotenza che opprimeva e perseguitava l’innocenza, le tre persone più sante, 

un Bambino appena nato. 

Ma Erode muore. Allora l’Angelo del Signore appare nuovamente a Giu-

seppe e gli dice: “Alzati, prendi il Bambino con la Madre sua e ritorna nella 

terra d’Israele perché sono morti coloro che cercavano la vita del Bambino”. E 

la sacra Famiglia ritornò in Palestina; e si stabilì in Galilea; e abitò a Nazaret. 

Là, lontano dagli strepiti del mondo e dal pericolo di Archelao, figlio di Erode, 

la sacra Famiglia passò giorni santissimi in pace serena ed intima. 

3.  Il Padre celeste tiene l’occhio sopra i suoi figli buoni; alterna le pene e 

le consolazioni, le prove e le vittorie; le tenebre e la luce. È Padre buono anche 

quando affligge; guida invisibilmente anche se le tenebre sono fitte; è vicino 

anche se non si vede né si sente; sostiene anche se pare di averci abbandonati. 

Esame. – Mi lascio guidare dall’amorosa Provvidenza di Dio in ogni 

momento? Nelle angustie mi abbatto? E nelle consolazioni mi esalto? 

Proposito. – Conserverò l’uguaglianza di spirito tra le continue mutazio-

ni del tempo, dei luoghi, delle disposizioni interiori, della salute, degli avve-

nimenti». 
 

* * * 
 

La meditazione del nostro 

Fondatore proposta per questo 

numero è più che attuale in que-

sti nostri giorni per molteplici 

motivi.  

Come possiamo non asso-

ciare al racconto – alla vicenda 

della fuga in Egitto di Maria, 

Giuseppe e del bambino Gesù –, 

la grande emergenza dei profu-

ghi, uomini, donne e bambini 

che, con mezzi di trasporto di 

fortuna, arrivano continuamente nella nostra terra, fuggendo da Paesi dove, 

per i più svariati motivi, vivono situazioni di povertà, precarietà e anche di 

persecuzione per il loro credo religioso? 

Ancora. Leggendo il testo dove vengono citati luoghi precisi, la mente in 

questi giorni (mentre scrivo questo commento) non può non andare alla situa-

zione di conflitto in Terra Santa, alla moltitudine di persone, sia palestinesi 



20 

 

che israeliani, 

le quali devo-

no lasciare la 

propria terra e 

stanno vivendo 

esperienze di 

fortissima sof-

ferenza spiri-

tuale e mate-

riale…  

A questo 

riguardo con-

divido con voi 

alcuni stralci 

della lettera che il neo cardinale padre Pierbattista Pizzaballa (in foto), pa-

triarca di Gerusalemme, ha scritto ai suoi fedeli di Terra Santa: 

«...Avere il coraggio dell’amore e della pace qui, oggi, significa non 

permettere che odio, vendetta, rabbia e dolore occupino tutto lo spazio del no-

stro cuore, dei nostri discorsi, del nostro pensare. Significa impegnarsi perso-

nalmente per la giustizia, essere capaci di affermare e denunciare la verità 

dolorosa delle ingiustizie e del male che ci circonda, senza però che questo 

inquini le nostre relazioni. Significa impegnarsi, essere convinti che valga an-

cora la pena di fare tutto il possibile per la pace, la giustizia, l’uguaglianza e 

la riconciliazione. Il nostro parlare non deve essere pieno di morte e porte 

chiuse. Al contrario, le nostre parole devono essere creative, dare vita, creare 

prospettive, aprire orizzonti...». 

Sottolineo anche l’esame e il proposito, attraverso i quali don Alberione 

ci invita, direi ci sprona, ad essere “consacrati equilibrati e saggi”, capaci di 

leggere sempre i segni dei tempi in ogni situazione in cui ci troviamo, e affi-

dandoci sempre all’amorosa Provvidenza di Dio, che mai ci abbandona! 

Teogabri 

  



21 

 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella pre-

ghiera contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflet-

tere, considerare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando 

a “ragionare” solo come Gesù insegna. 

L’amico Giancarlo Infante ci offre alcuni contributi sulla vita teologale. 

A cominciare dalla virtù della fede. 

 

La luce della fede tra le insidie del mondo 
 

Ogni laico consacrato esercita il proprio apostolato nel secolo, anche per 

compensare gli squilibri etici e morali causati dal laicismo all’interno della po-

liedrica e contraddittoria società civile. La sua condotta di vita, svolta sotto la 

copertura del riserbo e dell’anonimato, ma sempre in stretta unità con la Chie-

sa e con il proprio Istituto, gli consente di penetrare in quei cunicoli sociali 

dove il messaggio evangelico, proposto secondo le vie ordinarie, non riesce a 

fermentare. Si consideri, tra l’altro, che tale consacrato si trova spesso a vivere 

in stretto contatto con persone che, ignorando le sue prerogative intime, inten-

dono intrecciare con lui relazioni comuni e, nel farlo, prospettano giudizi in 

contrasto con gli elementi di fede ai quali egli invece si attiene in modo scru-

poloso.  

In questa particolare forma di apostolato, è pertanto necessario sviluppare 

la forza derivante da una fede comprovata e integra, finalizzata alla cristifica-

zione personale, ma anche generosamente attenta alle difficoltà e ai bisogni di 

quanti, prigionieri di pregiudizi e di erronee ideologie diffuse da ampi settori 

del potere mediatico, nutrono indifferenza o avversione verso la Chiesa ed il 

suo Magistero, pur vivendo in quell’insoddisfazione esistenziale che, in senso 

agostiniano, solo Dio può colmare. Più che mai risuonano in questo tipo di 

apostolato, le parole del beato Alberione: “Noi non abbiamo vita di clausura 

nel senso stretto; noi dobbiamo arrivare alle genti: è nostro dovere, perché 

questa è la nostra vocazione. Abbiamo da portare là l’uso dei mezzi più celeri 

e fecondi per disseminare la dottrina di Gesù Cristo” (Per un rinnovamento 

spirituale [RSP], p. 571). 

Il vivere come mimetizzati nella società civile, comporta il condividere 

dall’interno ed il vagliare le sue contraddizioni alla luce della sacra dottrina, 

respingendo con fermezza quanto le è contrario. In tale frangente, si riscontra-

no difficoltà, rischi e prove diverse da quelle affrontate da quanti svolgono la 

loro consacrazione in fraternità religiose, all’interno di comunità stabili, rap-

portate a celebrazioni e forme liturgiche scandite quotidianamente, con ade-



22 

 

guata cura. La lontananza fra i membri stessi di un Istituto di vita consacrata, 

la difficoltà nel reperire chiese o comunità religiose, la mancanza di confronto 

e sostegno reciproco, le problematiche lavorative o di salute associate all’in-

vecchiamento, possono costituire causa di contrarietà o di indebolimento della 

fede. La quale, inoltre, viene ingiustamente relegata nell’ambito del privato, 

da parte di una società che già Simone Weil definì, nel 1934, nelle sue Rifles-

sioni (parte III): “una macchina per comprimere il cuore e spirito e fabbricare 

incoscienza”.  

L’entrata in gioco di tali difficoltà e opposizioni non deve tuttavia sco-

raggiare quanti hanno risposto generosamente alla chiamata vocazionale nella 

condizione laicale, in particolare secondo le linee tracciate dal beato Alberione 

per l’Istituto San Gabriele Arcangelo. Tale risposta deve continuare ad essere 

vissuta come una profonda testimonianza di fede apostolica, coerente al cari-

sma originario, attraverso la quale si rende visibile, nell’oscurità di quanti non 

la posseggono, la presenza di un Dio che, incarnato in Gesù Maestro, conduce 

dall’interno la storia e gli avvenimenti. Non sono infatti i rapporti di forza 

economici a influenzare il corso degli eventi, come sostengono i materialisti 

storici, ma la volontà del Divino Maestro, il quale governa e indirizza dai santi 

Tabernacoli la storia stessa. 

Se non si adotta tale linea di 

pensiero, se cioè non si pone Dio a 

fondamento di ogni esistenza sin-

gola e collettiva, la storia appare 

come un disordinato flusso di 

eventi senza causalità, finalismo e 

attinenza. La fede nella dottrina 

proclamata dalla Chiesa Cattolica, 

chiaramente sviluppata all’interno 

del suo Catechismo, rappresenta 

invece l’elemento di coesione che 

dà ragione a tutti gli avvenimenti, 

dal più piccolo ed insignificante a 

quelli che segnano le grandi svolte 

della storia (cfr. Lc 12, 1-7). 

All’interno della dottrina cattolica, 

la fede rappresenta a tutti gli effetti 

come un ponte che alla fine resterà 

alle spalle, ma che comunque bi-

sogna attraversare con cautela, per 

giungere alla meta finale, che con-

siste nell’abbraccio caritatevole 



23 

 

del Dio Trinitario, immensamente buono. Quanti, al contrario, vivono senza 

essere illuminati dalla professione di fede cristiana e criticano senza ragione di 

causa la dottrina e la struttura gerarchica ecclesiale, per forza di cose esamina-

no gli eventi in modo slacciato e incoerente, come osservando le barche, senza 

vedere il mare che le sostiene, o come seguendo una partita di calcio senza di-

stinguere i giocatori di una squadra dall’altra e comprendere la finalità stessa 

del gioco.   

L’attuale momento storico, lacerato da dolorose guerre e violenze di ogni 

tipo che quotidianamente vengono presentate non sempre in modo corretto dai 

media di tutto il mondo, richiede più che mai di essere illuminato dalla fede 

evangelica. La quale purtroppo in molti sembra vacillare e spegnersi nelle 

chiese semivuote, in liturgie spesso disertate proprio da quei fedeli che avreb-

bero drastica necessità di parteciparvi con devozione. Le forze oscure sembra-

no quindi avanzare a grandi passi, seminando nelle persone angoscia e diso-

rientamento. La loro vittoria sarebbe effettiva e reale, se non fosse per i tanti 

testimoni del Vangelo che mantengono accesa qui e là, nel tremolio della notte 

sociale, il messaggio di speranza che Cristo continua a mantenere vivo nei 

cuori che accolgono la sua divina presenza.  

Il fenomeno della secolarizzazione, che caratterizza in modo particolare 

“la pagina dell’«Oggi» di Dio” (CCC 2705), evidenzia infatti un sensibile oc-

cultamento dei valori relativi al mondo cristiano e greco romano, in funzione 

di una società fluida, priva di identità religiosa, etnica e di genere. Il “nuovo 

ordine mondiale”, che i poteri forti intendono edificare, non può pertanto de-

terminarsi senza la completa distorsione dei principali valori etici e morali che 

hanno consentito il diffondersi di una fede esemplare e l’edificarsi della Cri-

stianità nell’Europa e nel mondo. Proprio in vista di questo terribile traguardo, 

Adam Weishaupt, mediante la setta degli Illuminati da lui fondata nel 1776, 

affermò di voler cancellare tutto quanto la Chiesa Romana aveva edificato nel 

corso di lunghi periodi. Nel cosiddetto “secolo dei lumi”, iniziò a diffondersi 

tale proclama, anche attraverso l’impegno più o meno consapevole di filosofi 

illustri, del calibro di Cartesio, Kant, Hegel, i quali innestarono nel campo del 

buon grano cristiano il seme surrettizio del dubbio e del laicismo che al giorno 

d’oggi vediamo prosperare.  

Spesso si dice che non tutto il male viene per nuocere. In effetti, alla luce 

della fede, anche il travaglio più crudo può assumere risvolti positivi, nel sen-

so di stimolo nella fortificazione del bene, sollecitando la vera giustizia che 

proviene da Dio mediante una preghiera intensa, umile e fiduciosa. È in tal 

modo che inizia, per il singolo e per la collettività, quel processo di rinascita 

nello Spirito, attraverso il quale si focalizza a tutti i livelli l’immagine divina 

adombrata dal peccato. Difatti, anche una società che prosperi senza fede non 

può piacere a Dio (cf Eb 11, 6). In tal senso, si dimostra necessaria e proficua 



24 

 

l’azione derivante da chi si consacra nel secolo secondo un regolamento di vi-

ta conforme alle linee tracciate dallo Statuto dell’ISGA, in vista di un possibi-

le rimedio contro le insidiose strategie dell’ateismo militante e per conseguire 

“i frutti della purificazione e l’orientamento pieno della vita in Cristo” (Statuto 

2, 9). 

Anche per tale ragione, la consacrazione laicale, rapportata alla spirituali-

tà alberioniana, raffigura un segno vivo della Verità incarnata nella persona di 

Gesù Nazareno, la cui parola, seminata nei villaggi della Palestina duemila 

anni fa, resta e resterà per sempre fonte inesauribile di luce, consolazione e 

salvezza per le anime. Risuonano ancora, soprattutto in questi tempi bui, le pa-

role colme di fede e di speranza con le quali il Divino Maestro sollevò le an-

gosce di quanti, in illo tempore, si rivolgevano a lui con un atteggiamento 

umile e fiducioso. Gesù Cristo, infatti, con la predicazione della sua dottrina, 

ha sovvertito a tutti gli effetti la tavola dei valori del paganesimo, dando ai 

poveri la preferenza sui ricchi, agli ultimi il posto dei primi, alla follia della 

croce e alle cose spregevoli e ignobili del mondo la vittoria sopra la sapienza 

dei filosofi, al salvataggio delle anime la massima importanza e alla difesa e 

gli interessi di Cesare la minima (cf 1Cor 1,21-28). Anche per tale ragione: 

«La Chiesa esorta con forza e insistenza i fedeli… ad apprendere la “sublime 

scienza di Gesù Cristo” (Fil 3,8) con la frequente lettura delle divine Scrittu-

re» (CCC 133).  

La fede ci sollecita quindi a dare “per mezzo della grazia il nostro con-

senso alla verità divina” (CCC 155), per ricapitolare tutto in Cristo, a partire 

dal nostro stesso modo di pensare e di vivere, all’interno di un mondo che ha 

escluso Dio dalla sua logica esistenziale. “Ricapitolare”, rappresenta pertanto 

una parola splendida. Essa indica il ricomporre, ricostruire, riportare il tutto a 

quello che per noi cristiani è il “Centro Assoluto, Trino ed Uno”, Nostro Si-

gnore Gesù Cristo, nell’accezione alberioniana di Verità, Via e Vita. Si dimo-

stra quindi davvero preziosa la raccomandazione del nostro beato Fondatore, 

circa la santificazione della mente mediante un profondo rapporto, intellettuale 

e sacramentale, con la persona del Divino Maestro, il quale, assolutamente, 

“non può ingannarsi né ingannare” (CCC 156). Solo potenziando la conoscen-

za degli elementi che definiscono la nostra fede sarà possibile sollevare i fatto-

ri avversi che adombrano l’unica Via che conduce al Padre. Verso il quale ci 

indirizza e ci sollecita, con la sua rassicurante presenza, la beatissima nostra 

Madre Maria, Regina degli Apostoli. 

Giancarlo Infante 

  



25 

 

Comunicando tra noi… 

 

INTERVISTE-TESTIMONIANZE 

 

Proseguiamo, con questo numero, la pubblicazione di varie testimonian-

ze, offerte da alcuni Gabrielini, intervistati recentemente dagli amici Matteo 

Torricelli e Stefano Golinelli. 

Dopo la  testimonianza di Mario Barbieri, ecco quella di  

Giuseppe BRIGNONE 

 

Ciao Giuseppe, vuoi raccontarci qualcosa di te? 

Mi chiamo Giuseppe Brignone Salvatore e sono un consacrato del-

l’Istituto San Gabriele Arcangelo. Sono nato il 3 novembre 1955 ad Hamman 

Lif in Tunisia, ma i miei genitori erano italiani. Si chiamavano Francesco ed 

Anna, ed ho anche cinque tra fratelli e sorelle, tutti nati nella medesima città. 

Mio padre in Tunisia faceva il fattore nella campagna di mio zio Alfonso e 

proprio qui si verificò un fatto drammatico, che ho ancora ben impresso nella 

memoria: a causa di un diverbio con mio padre, alcuni operai arabi lo 

colpirono con un attrezzo e poi si scagliarono anche contro di noi. Grazie a 

Dio, mio padre è stato soccorso ed è arrivato in tempo in ospedale: quando 

ripenso al fatto, mi viene da dire che, anche se all’epoca ero molto piccolo, ho 

dato un aiuto concreto per mettere al sicuro la mia famiglia. 

 

Sei rimasto in Tunisia 

per molto tempo? 

Dopo i fatti che ti ho 

raccontato, mia sorella 

Giovanna ed io siamo 

stati iscritti in un collegio 

francese, dove abbiamo 

trascorso un periodo, ma 

nel settembre del 1964 

una legge del governo tu-

nisino imponeva agli Ita-

liani presenti di andarsene: prendemmo la nave insieme a tanti altri nostri 

connazionali, sbarcammo a Napoli e poi fummo destinati al Campo Profughi 

presso la località Fraschette di Alatri, in provincia di Frosinone. Questo luogo 

inizialmente era un vero e proprio campo di internamento istituito dal regime 



26 

 

fascista nel 1941: entrò in funzione nel ’42 e rimase attivo fino al ’44. Anche 

se era stato progettato per ospitare prigionieri di guerra, finì per accogliere i 

civili delle zone che durante la guerra combattevano con l’Italia. Finito il 

conflitto, le strutture furono riconvertite per dare momentanea accoglienza ai 

profughi italiani di Istria, Dalmazia ed Africa. Non è stato un periodo felice e 

non ci hanno trattati molto bene: le condizioni di vita erano pessime. Ci sono 

state parecchie proteste degli Italiani stabiliti qui – conservo ancora i giornali 

dell’epoca – e ci recammo fino a Roma per richiedere al governo che fossero 

rispettati i nostri diritti. 

 

In Italia hai avuto occasione di avvicinare la Chiesa in qualche modo? 

Sì, infatti due sorelle sono andate in un collegio di suore a Roma, mentre 

mio fratello Alessandro ed io abbiamo frequentato per alcuni anni un collegio 

retto dai padri Vocazionisti, presso la cui chiesa abbiamo fatto la prima 

comunione. Ho ricevuto la cresima, invece, in Vaticano a san Pietro, mentre il 

battesimo lo avevo già ricevuto in Tunisia. 

 

Che lavoro hai fatto? 

Dopo le scuole elementari e medie, mi sono iscritto ad un Istituto 

professionale per l’agricoltura, vicino a Latina: mi piaceva questa scuola, ma 

ci sono rimasto pochissimo. Ho avuto poi una proposta lavorativa nel-

l’industria elettronica e sono rimasto a lavorare in questo settore fino a quando 

l’azienda fallì e ci licenziarono quasi tutti; però, anche grazie alle proteste 

operaie, riuscii ad essere riassunto per alcuni anni. Successivamente ho svolto 

il servizio militare a Verona. Intanto mio padre era riuscito ad acquistare un 

vigneto, ma le cose non sono andate benissimo, a causa del terreno poco 

adatto e dei problemi di salute dei miei genitori e di mia nonna, che qualche 

tempo dopo sono deceduti. L’armonia familiare non è mai venuta meno però, 

perché l’aiuto e l’amore reciproco ci hanno sostenuto e, dopo la morte dei 

miei, noi fratelli ci siamo presi cura di un nostro fratello invalido, come ci 

avevano insegnato amorevolmente i nostri genitori. 

 

Quando ti sei più decisamente avvicinato al Signore? 

Per anni non ho frequentato più la Chiesa, ma ad un certo punto ho 

iniziato a fare il volontario nella mia parrocchia. Per me è stata decisiva la 

figura di san Francesco d’Assisi, conosciuta attraverso il cinema e diverse 

letture che facevo su di lui. Poi ho conosciuto la Famiglia Paolina ed il suo 

fondatore, il beato Alberione: era il 1999 quando accadde, attraverso il 

confratello Angelo Falchi e don Luigino Melotto. L’accoglienza piena di 



27 

 

familiarità che ho ricevuto dai Gabrielini mi ha davvero inondato con il 

carisma di luce che proveniva da questo Istituto. Ho svolto dei servizi nella 

chiesa di San Francesco, attraverso il vescovo Domenico Pecili, mentre nella 

chiesa di Santa Maria Assunta in Cielo celebravo quotidianamente le lodi, il 

rosario, l’Eucaristia, facevo le mie meditazioni e mi impegnavo in qualche 

apostolato. Ho poi dato una mano facendo l’edicolante e facendo le consegne 

come fioraio; inoltre mi è capitato di scrivere parecchie lettere alla Santa Sede 

per sostenere alcune famiglie bisognose. Successivamente ho fatto il ma-

gazziniere per l’apostolato liturgico delle Pie Discepole a Roma, lavorando 

part-time per alcuni mesi: recandomi presso conventi o istituti religiosi, avevo 

sempre modo di incontrare degli amici del Signore e intanto, parlando con 

loro e dialogando dei loro problemi, mi accorgevo sempre di più della pre-

senza del Signore nella mia vita. 

 

Quando sei entrato ufficialmente nell’ISGA? 

Il mio ingresso in noviziato si è svolto nel Tempio di San Paolo ad Alba. 

La prima professione si è svolta ad Assisi il 29 settembre del 2002, mentre la 

mia professione perpetua è stata il 7 agosto del 2007, presso la Casa Divin 

Maestro di Ariccia. Partecipo, insieme ai confratelli Gabrielini, agli incontri 

proposti dall’Istituto e agli esercizi spirituali, dove sento di essere nell’intimità 

con Cristo. Con l’aiuto dello Spirito Santo amo scrivere frasi spirituali. 

 

Vuoi fare un saluto? 

Col passare del tempo sono diventato una persona nuova, perché il 

Signore ti fa cambiare in meglio. Sono grato di questo e desidero dire un 

grazie a tutti quei sacerdoti, a quelle suore, a quei Gabrielini che mi hanno 

accompagnato in questo cammino. Un sincero grazie alla Famiglia Paolina. 

Giuseppe 

 

* * * 

 

Incontro di formazione  

sulla figura del 

Beato Carlo Acutis. 
 

In occasione della memoria li-

turgica del beato Carlo Acutis (12 

ottobre) si è svolto un incontro di 

formazione e spiritualità per i ra-

gazzi e i giovani del territorio pres-



28 

 

so il Centro “Don Pino Puglisi” a Piazza Armerina. L’iniziativa è stata pro-

mossa dalla nostra comunità dell’Oratorio Giovani Orizzonti, con lo scopo di 

far conoscere la storia e la grandezza di questo giovane testimone della fede, 

stroncato da una malattia all’età di 15 anni. 

I ragazzi e i giovani non si sono sottratti alle domande attraverso le quali 

è emersa la bella figura di Carlo Acutis: l’importanza dell’Eucaristia, la parte-

cipazione frequente alla Santa Messa, la preghiera quotidiana e il Santo Rosa-

rio, l’Adorazione, l’aiuto e la disponibilità̀ verso gli altri. Questi sono solo al-

cuni degli aspetti principali del beato Carlo. Un ragazzo semplice e umile, ma 

assolutamente straordinario: “Essere sempre unito a Gesù̀, ecco il suo pro-

gramma di vita” – racconta Sofia Bucolo, studentessa di Catania e volontaria 

di Radio Maria che ha illustrato la vita di Carlo e ha raccontato la sua espe-

rienza vissuta attraverso la visita dei luoghi come Assisi dove è custodito il 

corpo del Beato e dove è presente il carisma di questo giovane, prossimo alla 

santità, divenuto ormai un grande testimone della fede. 

Nella seconda parte del pomeriggio dal Centro “Don Pino Puglisi” con 

tutti i partecipanti tra i ragazzi e i giovani abbiamo intrapreso il cammino ver-

so la Cappella Maria Regina degli Apostoli, dove è stata portata una tela raffi-

gurante il beato Carlo Acutis. Nel suo interno è inserita una piccola reliquia 

appartenente a Carlo, che sarà custodita presso la stessa Cappella interna della 

Casa San Gabriele, luogo di preghiera per noi fratelli consacrati Gabrielini, ma 

anche luogo di aggregazione dove, in diversi momenti dell’anno, vengono or-

ganizzati incontri di preghiera e iniziative di apostolato sociale per i ragazzi e i 

giovani appartenenti all’associazione “Oratorio Giovani Orizzonti”. 

Erano presenti, durante l’incontro, alcuni dei volontari di radio Maria 

della sezione di Catania - Acireale che già nella settimana precedente, attra-

verso la diretta radiofonica, hanno organizzato e trasmesso la Celebrazione 

Eucaristica. Gli stessi volontari, anche per questa occasione hanno condiviso 

con noi questo momento di grazia.  

Un grazie a tutti coloro che si sono uniti a noi per la buona riuscita del-

l’iniziativa. 

Davide Campione  

Responsabile Oratorio Giovani Orizzonti. 

 

  



29 

 

 

 

   Per il ritiro personale 

 

Ritengo utile proporre una serie di ritiri che prendono ispirazione dalla 

storia carismatica paolina lasciataci dal beato Alberione con il titolo ABUN-

DANTES DIVITIAE GRATIÆ SUÆ. 

La storia commovente delle grazie e benedizioni dal Padre celeste river-

sate sulla Famiglia Paolina attraverso la persona del Fondatore, offre spunti 

preziosi per la nostra riflessione, preghiera e propositi di vita. 

 

 

 

15   Sale, luce, città 

“Non parlare solo di religione,  

ma di tutto parlare cristianamente” 

(AD 87-92) 

 

1.  Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 

 

Matteo 5,13ss.: 

Voi siete il sale della terra; ma se il sale perde il sapore, con che cosa lo si 

renderà salato? A null’altro serve che ad essere gettato via e calpestato dalla 

gente. 

Voi siete la luce del mondo; non può restare nascosta una città che sta so-

pra un monte, né si accende una lampada per metterla sotto il moggio, ma sul 

candelabro, e così fa luce a tutti quelli che sono nella casa. Così risplenda la 

vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano 

gloria al Padre vostro che è nei cieli. 

 

« “Voi siete sale, voi siete luce, voi siete città posta sul monte...” rispetto 

al mondo. È il pensiero del Divino Maestro. 

Dare in primo luogo la dottrina che salva. Penetrare tutto il pensiero e sa-

pere umano col Vangelo. Non parlare solo di religione, ma di tutto parlare cri-

stianamente; in modo simile ad una università cattolica che, se è completa, ha 

la Teologia, [la] Filosofia, le Lettere, la Medicina, l’Economia politica, le 

Scienze naturali, ecc., ma tutto dato cristianamente e tutto ordinato al cattoli-

cesimo. 



30 

 

Così la Sociologia, la Pedagogia, la Geologia, la Statistica, l’Arte, 

l’Igiene, la Geografia, la Storia, ogni progresso umano, ecc. secondo la ragione 

subordinata alla fede: dovrà dare la Famiglia Paolina.
4
 

Dal 1895 al 1915 vi erano state molte deviazioni in materia sociale, teo-

logica, ascetica, così da scuotere le basi di ogni verità e della Chiesa; anzi ten-

tarne la distruzione. Il Santo del Fogazzaro
5
 era stato un esempio impressio-

nante; per i più, chi 

non lo lodava era un 

retrogrado, ma poi e-

ra stato condannato. 

    Tutto gli fu scuola. 

La prima cura nella 

Famiglia Paolina sa-

rà la santità della vi-

ta, la seconda la san-

tità della dottrina. 

    Dovette per quat-

tro mesi, nell’anno 

1904, organizzare 

un’accademia sopra San Tommaso d’Aquino. Fissare gli argomenti e guida-

re i chierici nello svolgerli. Tema generale: la base tomistica del pensiero in 

mezzo al caos delle idee. 

Il suo discorso commemorativo: il venticinquesimo dell’enciclica Æterni 

Patris sopra la Filosofia.
6
 

Ne ebbe vantaggio spirituale e guida. Nessuna santità dove non vi è la 

verità, o almeno l’amore alla verità; la santità della mente è la prima parte. 

Nessun orientamento senza la Logica; nessuna veduta larga senza la Metafisi-

ca; nessuna via sicura, se non nella Chiesa». 

 

                                                 

4 
Un primo tentativo di attuare questo vasto programma fu compiuto da don Alberione 

negli anni Trenta, incaricando un gruppo di chierici e giovani sacerdoti paolini di prepa-

rare libri di testo per le scuole ginnasiali e liceali, su tutte le materie dei programmi sco-

lastici: Letteratura, Scienze, Storia, ecc. Suggerì il metodo e ne seguiva l’esecuzione. Lo 

sforzo maggiore fu tuttavia quello di avviare, negli anni ’50, la enciclopedia su Gesù 

Maestro. 
5 
Antonio FOGAZZARO (1842-1911), romanziere, pubblicò Il Santo nel 1905; il decreto 

di condanna è del 5.4.1906. 
6 
Cf LEONE XIII, enc. Æterni Patris, sullo studio di S. Tommaso d’Aquino, del 

4.8.1879, in Acta I (1878-1879) 255ss. 



31 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Mi soffermo a lungo nel meditare le parole di Gesù a nostro riguardo: “voi 

siete il sale della terra”, “voi siete la luce del mondo”. Quindi mi verifico: 

 Don Alberione è esplicito: “dare in primo luogo la dottrina che salva”. – 

Per dare tale dottrina occorre in primo luogo conoscerla. Sono fedele 

nel ritagliare ogni giorno un po’ di tempo per accrescere la mia cono-

scenza della Parola, di Gesù-Parola? 

 Il Fondatore aggiunge: “non parlare solo di religione, ma di tutto parlare 

cristianamente”. – Sento che questo mi coinvolge in prima persona. Nelle 

conversazioni so sempre trovare uno spunto o un riferimento spirituale? 

 “La prima cura nella Famiglia Paolina sarà la santità della vita, la se-

conda la santità della dottrina”. – Tengo ben presente questo orientamen-

to del Fondatore? Tendo decisamente a questa duplice santità? 

 “La santità della mente è la prima parte”. – Ritorno frequentemente a 

quanto abbiamo riflettuto insieme, negli anni scorsi, circa il bisogno e il 

dovere di “santificare” la mente? 

 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

 Mi colloco in preghiera con Gesù-Vita, e lo prego di restare Lui in 

dialogo orante con il Padre e lo Spirito dentro di me.  

 Innanzitutto in Gesù elevo la mia lode al Padre per come ha orientato la 

vita del nostro Fondatore e per come gli ha ispirato un indirizzo e un  

insegnamento così evangelici!  

 In Gesù benedico senza fine il Padre per aver voluto anche me sale della 

terra e luce del mondo…  

 Chiedo con insistenza la grazia di puntare ancor più decisamente alla 

santità della vita. E che lo Spirito mi convinca sempre meglio del biso-

gno di nutrire la mente di contenuti biblici ed evangelici. 

 Pregherò ogni giorno come mi suggerisce l’amato Fondatore: «Signore, 

che hai mandato il tuo Unigenito come lume e rivelazione alle genti, 

rendi docili le nostre menti, piega le nostre volontà, penetra i nostri 

cuori con la tua grazia. Difendici da ogni errore, dalle massime corrot-

te del mondo. Devo vivere tra gli uomini; ma quanti pericoli incontro! 

Deh! concedimi di essere per il mondo luce che illumina e sale che ri-

sana, anziché venire avvolto dalle sue tenebre e trascinato dai suoi vi-

zi…».
7
 

.  

                                                 

7

 Cf G. ALBERIONE, Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno, p.316. 



32 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Febbraio:   Silvano G.  (3)       Angelo L. (10) 

                   Piero S. (16)          Carlo V. (22).     

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Gennaio:  Odo Nicoletti (4)       Angelo Falchi (8)      Luigi Patat (8) 

Febbraio:  Lelio Toschi (9)        Domiziano Piazza (9) 

                  Santino Giovanrosa (16). 

 

Intenzione per il mese di gennaio: 

“O Gesù, Maestro divino, ringrazio e benedico il tuo cuore pietosissimo 

per averci donato Maria Ss.ma come Madre, Maestra e Regina... Che l’umanità 

intera la conosca, l’ami, la preghi! Che tutti si lascino da lei condurre a te, Salva-

tore degli uomini!” (Le preghiere della FP, p.139). 

 

Intenzione per il mese di febbraio: 

“Molte volte, o Padre celeste, ci hai parlato nelle Scritture, nei Profeti, nel 

Figlio tuo; oggi ci ammaestri attraverso la Chiesa, Maestra infallibile. Ti prego 

ad illuminarmi sempre più; questa è la vita eterna: conoscere Te, o Padre, ed il 

tuo Figlio, Maestro nostro unico” (ALBERIONE, Preghiere, p. 68).      

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua 

luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 

 

 

 

 

 

 


