
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

LUGLIO – AGOSTO 2023 
 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



2 

 

Indice 
–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

11 

14 

15 

18 

22 

29 

33 

36 

  

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

isga.alberione@libero.it 
 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 
sui Gabrielini:  

www.istitutosangabrielearcangelo.com  

 
Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei 

Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 
Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del Delegato dell’Istituto «San 

Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno 

in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.istitutosangabrielearcangelo.com/


3 

 

Lettera del Delegato 

 

 
Carissimi amici Gabrielini,  

ci attendono i mesi di luglio e di agosto. Verrebbe subito da aggiunge-
re: per il gran mondo sono i mesi dedicati alle ferie… E per la maggioranza 
dei Gabrielini? Sì, forse qualche giorno di riposo ognuno potrà anche rita-
gliarselo: ma penso che in generale i Gabrielini mettano in pratica l’orien-
tamento del Fondatore: “il cambiare occupazione serva di sollievo”! 

In ottica liturgica, ci si presentano due ricorrenze mariane significati-
ve: la memoria della Beata Vergine Maria del Monte Carmelo, il 16 luglio; e 
soprattutto la solennità di Maria Assunta in cielo, nel cuore del mese di ago-
sto. Maria Assunta ci assicura che abbiamo in cielo una Madre potente, che 
ci ama e si occupa di noi. Pensiero quanto mai consolante! 

A noi della Famiglia Paolina il mese di agosto riserva un’altra ricor-
renza molto cara a tutti: il 20 agosto è considerato il “dies natalis” della 
Società San Paolo, e quindi della Famiglia Paolina. Mi piace riportare qui 
alcune parole in merito a questa ricorrenza, pubblicate sul periodico setti-
manale “Gazzetta d’Alba”, e ispirate certamente dal Fondatore: «Il 20 ago-
sto del 1914 con un’ora di adorazione al SS. Sacramento e la benedizione 
della minuscola tipografia si iniziava la Famiglia Paolina, sotto il titolo di 
“Scuola tipografica piccolo operaio”… Sempre si mossero natura e grazia in 
un’azione così sapientemente e soavemente combinate dal Signore da non 
poter spesso distinguere le due parti. Cognizioni di cose e persone, luce divi-
na, consiglio del Direttore Spirituale, consenso ed incoraggiamento dell’Or-
dinario». 

In questo clima continuiamo a lasciarci illuminare dagli orientamenti 
del Fondatore, espressi nella parte conclusiva del Donec formetur. 

 “…ma di servirsi dei beni presenti come di mezzi pel cielo”  

(DF 99) 

Conclusioni 

1. Abbiamo meditato: l’uomo è creato pel cielo; unicamente pel cielo. Tutto il 

lavoro dell’uomo si è di non lasciarsi guadagnare il cuore dai beni presenti, ma di 

servirsi dei beni presenti come di mezzi pel cielo. Tutto il male sta nel mutare il fine 

nei mezzi. Se si è fatto, è necessario convertirci: e porre definitivamente il cuore, le 

fatiche, il lavoro pel cielo. Frutto della prima parte è perciò la conversione totale 

della vita verso l’eternità. 
 

Dopo aver ben evidenziato il rischio che il cuore si leghi eccessivamente 

alle realtà e ai beni terreni, don Alberione rimarca la urgenza positiva di orien-



4 

 

tare tutto al cielo, a Dio, intendendo che ogni cosa sia utilizzata come mezzo 

per raggiungere la felicità eterna. Si tratta di una verità basilare, già ben ri-

marcata da Gesù, “accumulate invece per voi tesori in cielo, dove né tarma né 

ruggine consumano e dove ladri non scassinano e non rubano” (Mt 6,20), e 

confermata dall’insegnamento di tutti i maestri di spirito: non sorprende quin-

di che il Fondatore dedichi a questo orientamento molte pagine nella tappa 

Gloria al Padre. 

Con molta evidenza ci ha ricordato che “il Paradiso è tutto e solo il no-

stro destino: nostro perché Dio ci ha creati per esso e Nostro Signore Gesù 

Cristo ci ha riaperto il paradiso perduto… Tutto il creato ha natura di mezzo e 

ci è dato in uso; ma ci verrà tolto e chi lo cerca ne avrà pena” (DF 24). In tale 

ottica occorre che quanto il Signore ha messo nelle nostre mani – “creature 

fisiche che dànno il progresso fisico; creature morali; creature spirituali” (DF 

22) – sia tutto utilizzato in vista di rispondere adeguatamente al disegno di 

Dio su di noi, e al bene dei fratelli/sorelle.  

Don Alberione ha precisato ulteriormente il suo pensiero con la categoria 

dell’uso o dell’abuso delle cose create. E non manca di esemplificare accura-

tamente: «L’uso del tempo, delle case, delle vesti, del cibo, ecc.; l’uso della 

famiglia, della intelligenza, del cuore, delle passioni di esso, delle relazioni 

sociali, ecc.; l’uso dei sacramenti, della lettura e della Scrittura, del maestro e 

del confessore, ecc.» (DF 22). Applicazione pratica: “Essere superiori,
 
non 

servi ad esse, con la ragione, con la fede, con la grazia; secondo la volontà di 

Dio… Per nostra parte sempre più preferiamo povertà, disprezzo, posto umile. 

Dirigiamo: mente, volontà, memoria, sensi esterni” (DF 23).  

Ovviamente, questa meta che a prima vista ci appare irraggiungibile co-

mincerà a riuscirci possibile se ci modelleremo ancora una volta sul Maestro 

Gesù: “Per questo dobbiamo camminare sull’esempio di Gesù Cristo, che ne 

fece uso rettissimo, ci ammaestrò a questo con la parola; ha guadagnato la 

grazia per noi” (ivi). Siamo già ben persuasi da tempo: solo se consentiremo 

allo Spirito di far vivere e crescere Gesù in noi, sarà possibile realizzare la 

consegna del Fondatore: «Il pensiero del cielo deve: distaccarci dalla terra e 

farci usare tutto come mezzo; renderci ferventi…, prepararci il desiderio del 

cielo, cupio dissolvi, e questo desiderio diventare il re dei desideri, fruttando 

sete di meriti, di perfezione, di anime» (DF 24-25). 

Una prospettiva decisamente alta, ma verso la quale intendiamo cammi-

nare giorno dopo giorno. 

Cari amici, chi di noi non è del tutto d’accordo con questi orientamenti 

del Fondatore? Nessun dubbio che li condividiamo in pieno! Il problema sor-

ge sempre quando, dal proposito si deve passare alla realtà: qualche indeci-

sione, qualche ritardo, qualche incoerenza non manca. Ecco pertanto l’utilità 



5 

 

di riflettere ulteriormente su questo tema fondamentale. E di riconfermare 

l’impegno a servirci sempre e solo “dei beni presenti come di mezzi per il cie-

lo”, in vista del paradiso! 

     Intanto, eccoci giunti quasi alla data  degli esercizi spirituali: dal 24 al 

30 luglio ad Ariccia. 

Non dubito che ognuno, nel prenotare il biglietto per quei giorni, ha già 

inteso anche crearsi le condizioni per valorizzare al meglio quella settimana 

donata dal Signore. 

Anticipo quanto è emerso in un primo incontro di consiglio, vissuto nel 

mese di aprile. E cioè, il desiderio comune di qualificare meglio quelle gior-

nate come tempo di veri esercizi spirituali! Questo anche per obbedire a 

quanto è previsto dallo Statuto. 

Come già negli anni scorsi, anche quest’anno vorremmo operare un 

miglioramento in ordine alla riflessione, alla preghiera, alla verifica, per un 

deciso miglioramento della vita! Questo richiede necessariamente il clima di 

silenzio, senza il quale non si può parlare di esercizi spirituali. 

Avrete notato nel dépliant, che è già nelle vostre mani, che abbiamo 

cambiato anche la dizione: da “settimana di spiritualità” a “settimana di 

esercizi spirituali”. Le giornate dedicate alla spiritualità sono compatibili 

anche con il dialogo, il confronto e la condivisione; non così le giornate di 

esercizi, che esigono la silenziosità! 

Per questo, proporremo di dedicare al necessario scambio di saluti e di 

esperienze il pomeriggio di arrivo e il giorno di martedì. Dalla compieta di 

martedì entreremo nel silenzio, fino alla cena del venerdì. Solo nel tempo 

delle refezioni sarà consentito un po’ di dialogo, possibilmente sommesso, a 

bassa voce. Ma nell’uscire dal refettorio ognuno rientrerà in dialogo con il 

Signore e con la sua coscienza, come suggeriscono i maestri spirituali: “soli 

con Dio”.   

Tutto questo al fine di poter uscire da quelle giornate con la consapevo-

lezza di aver veramente fatto gli esercizi spirituali, e continuare il clima di 

esercizi nella vita corrente, come vuole l’amato nostro Fondatore! 

Invito pertanto caldamente ognuno a fare tutto il possibile per parteci-

pare alla settimana completa, o almeno per più giorni possibili.  

A tutti e ad ognuno il mio saluto affettuoso.  

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  



6 

 

Spunti biblici  

 
Nel cuore dell’unità della Famiglia Paolina 

“UT UNUM SINT” 

 

 

Quella che la tradizione patristica, risalente a Cirillo di Alessandria (370-

444), amava chiamare “la preghiera sacerdotale”, ci è offerta da Giovanni nel 

capitolo 17 del suo vangelo, dove questa intensa preghiera colloca la figura di 

Gesù accanto a quella dei grandi “intercessori” che scandiscono i momenti più 

significativi della storia della comunità di Israele (Abramo, Mosè, Geremia, i 

Profeti). È in questa pre-

ghiera che troviamo il forte 

richiamo alla comunione e 

all’unità, scaturito dalle lab-

bra di Gesù («perché tutti 

siano una sola cosa - “ut 

omnes unum sint”», Gv 

17,21) e forse accentuato 

dall’evangelista per arginare 

il pericolo di divisioni che 

egli scorgeva all’orizzonte 

della comunità destinataria 

del suo vangelo (cf anche 

Gv 17,11.22.23). 

Anche don Alberione 

si è accostato alla “preghie-

ra sacerdotale” di Gesù alla 

luce della tradizione patristica, e l’ha collocata tra le preghiere che egli rac-

comandava di recitare ogni giorno (vedi il libro Le preghiere della Famiglia 

Paolina).  

Definita “preghiera del sommo sacerdote” e “preghiera intensissima e 

dolcissima” dalla spiritualità dei commentatori cattolici e protestanti, in linea 

con tutta la tradizione patristica, la “preghiera sacerdotale” di Gesù ha perciò 

fornito a don Alberione i tratti più significativi dell’interiorità della Famiglia 

Paolina e della sua missione a favore del mondo di oggi. 

 



7 

 

«Padre, è venuta l’ora: glorifica il Figlio tuo» (Gv 17,1) 

La sezione racchiusa nei capitoli 13-17 del vangelo di Giovanni (di cui fa 

parte la “preghiera sacerdotale”) viene chiamata dai commentatori con il no-

me di “Discorsi di addio”. Si tratta della presentazione, da parte di Gesù, della 

missione da lui ricevuta dal Padre e ora portata a compimento, e del suo “te-

stamento spirituale”, che egli consegna nelle mani dei discepoli. In questo, 

Gesù è in linea con la tradizione biblica, la quale conosce un simile genere let-

terario (pensiamo al “testamento/benedizione” di Giacobbe in Gen 49 e al “di-

scorso di addio” di Paolo agli anziani di Efeso in At 20), come pure la cono-

sce la letteratura giudaica (ad esempio gli apocrifi Antichità bibliche e il Libro 

dei Giubilei). 

Il “Padre” è per Gesù l’origine e il fine della missione. Tanta è stata la 

sua immedesimazione con il Padre, al punto che egli è divenuto la “via” per 

andare a lui («Io sono la via, la verità e la vita», Gv 14,6a). Ricevendo le sue 

ultime volontà, i discepoli comprendono che nessun’altra metodologia e nes-

sun altro itinerario sorregge la missione all’infuori di quanto ha proposto Gesù 

(«Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me», Gv 14,6b). La missione è 

un “venire/uscire” dal Padre e un “ritornare” a lui. Conoscere questo itinerario 

è conoscere il Padre e Gesù stesso («Essi sanno veramente che sono usci-

to/venuto da te», Gv 17,8). 

L’ “ora” è, nel vangelo di Giovanni, il nome della missione. Essa com-

prende un itinerario di fede, di preghiera, di obbedienza e di docilità alla vo-

lontà del Padre che conduce al dono totale di Gesù sulla croce. È infatti sulla 

croce che appare la regalità di Gesù, regalità intesa nel senso giovanneo di 

dominio su tutto ciò che il peccato ha provocato nell’uomo e nel creato (fino a 

porli sotto il dominio del “maligno”, prima della salvezza offerta da Gesù sul-

la croce). 

La “gloria” nel linguaggio tipico del quarto evangelista è chiamata anche 

“esaltazione/innalzamento”. Essa allude alla Croce e alla Pasqua, dove avvie-

ne il pieno svelamento della divinità di Gesù, fino allora velata nella “carne” 

da lui assunta entrando in questo mondo («Il Verbo si fece carne e venne ad 

abitare in mezzo a noi», Gv 1,14). 

Già da queste prime parole della “preghiera sacerdotale” affiora il signi-

ficato che alla missione ha attribuito anche don Alberione: all’origine della 

missione c’è il Padre, da cui è “uscito/venuto” ogni uomo e alle cui “mani” di 

Creatore e Padre tutti sono chiamati a “ritornare”. Questo itinerario è possibile 

solo attraverso la guida di Gesù, che don Alberione non ha esitato a cogliere 

nella sua identità di “via” e di “pastore” che guida e custodisce noi suo gregge 

lungo questo itinerario di salvezza («Quand’ero con loro, io li custodivo nel 



8 

 

tuo nome… e li ho conservati e nessuno di loro è andato perduto, tranne il 

figlio della perdizione», Gv 17,12). 

 
«Questa è la vita eterna: che conoscano te, l’unico vero Dio,  

e colui che hai mandato, Gesù Cristo» (Gv 17,3) 

L’assimilazione della “preghiera sacerdotale” recitata ogni giorno ha su-

scitato in don Alberione lo stesso anelito che guidava la missione di Gesù: 

«Questa è la vita eterna: che conoscano te, l’unico vero Dio, e colui che hai 

mandato, Gesù Cristo».  

Anche il Fondatore della Famiglia Paolina ha collocato al centro della 

missione lo stesso anelito: “Dare al mondo Gesù Cristo Via, Verità e Vita”. I 

verbi “conoscere” e “dare” sono frequenti in questa preghiera di Gesù. Il pri-

mo non esprime l’aspetto teorico della conoscenza, ma piuttosto quel tessuto 

quotidiano di relazioni che formano l’esperienza, la familiarità, l’amicizia, il 

vivere insieme, l’unità di intenti, l’amore. Modello di queste relazioni sono 

Gesù e il Padre («Come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in noi», 

Gv 17,21).  

Il verbo “dare” è il verbo della missione. “Data” è la parola che Gesù ha 

ricevuto dal Padre e comunica ai suoi («Le parole che hai dato a me io le ho 

date a loro... Io ho dato loro la tua parola», Gv 17,8.14). I discepoli e gli uo-

mini tutti che Gesù custodisce sono stati “dati” alle sue mani dal Padre («Io 

prego per coloro che tu mi hai dato... Custodiscili nel tuo nome ... Quand’ero 

con loro io li custodivo nel tuo nome… e li ho conservati», Gv 17,9-12). Per 



9 

 

questa missione Gesù “dà” se stesso e a questa missione “consacra” se stesso 

e i discepoli («Per loro io consacro me stesso, perché siano anch’essi consa-

crati nella verità», Gv 17,19) e ogni uomo e donna che egli in ogni tempo 

chiama e invia. 

 

«Il mondo non ti ha conosciuto» (Gv 17,25) 

Il termine greco kòsmos (“mondo”) compare nel vangelo di Giovanni 

con tre diversi significati.  

Un primo significato è negativo. Mondo indica l’insieme delle ideologie, 

delle mode, degli stili di vita che si oppongono al vangelo di Gesù. È il mondo 

che si identifica con le “tenebre” e con il “maligno” (Gv 17,15), per il quale 

Gesù “non prega” (Gv 17,9) e che “non ha conosciuto il Padre” (Gv 17,25).  

Nel significato positivo, il mondo indica tutta l’umanità amata da Dio e 

salvata dall’opera di Gesù («Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio 

unigenito, perché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita eterna», 

Gv 3,16).  

Quando il mondo designa l’ambiente in cui l’uomo vive, questo termine 

assume un significato neutrale. 

Per don Alberione è importante collocarsi di fronte al mondo con lo stes-

so intento di Gesù, per evitare il rischio che esso non riconosca la signoria e la 

regalità su tutte le cose che il Padre ha messo “nelle mani del Figlio” («Tu gli 

hai dato potere su ogni essere umano, perché egli dia la vita eterna a tutti colo-

ro che gli hai dato», Gv 17,2). È per questo che don Alberione si era proposto 

di unire uomini e donne per “inviarli” nell’impegno evangelico di “fare qual-

cosa per gli uomini del suo tempo”. 

«Perché tutti siano una sola cosa» (Gv 17,21) 

Più modernamente la preghiera sacerdotale è stata chiamata “preghiera 

dell’unità”. Don Alberione accolse volentieri anche questa ulteriore definizio-

ne, aprendosi al vasto orizzonte evocato dal termine “unità” (pensiamo al 

Concilio Vaticano II e all’enciclica di san Giovanni Paolo II Ut unum sint): 

unità nella Chiesa, unità negli Istituti da lui fondati, unità tra tutti i cristiani, 

unità della Famiglia Paolina nella missione e nell’evangelizzazione del mondo 

di oggi. Una delle sue più efficaci iniziative a favore dell’unità e del-

l’evangelizzazione era stata da lui significativamente chiamata Ut unum sint. 

Si trattava di una associazione di preghiera con un centro di studi teologici, 

biblici ed ecumenici che per anni è stato il fiore all’occhiello delle Figlie di 

San Paolo. 



10 

 

In questo anelito all’unità che la preghiera sacerdotale propone come 

ideale alle comunità cristiane di ogni tempo, don Alberione vedeva non tanto 

il successo dell’evangelizzazione, ma la sua forza interiore, la sua capacità 

propulsiva, che faceva di tutta la Famiglia Paolina l’ “inviata” da Gesù Mae-

stro e Pastore, come Gesù, in questa preghiera, ama definire se stesso l’ “in-

viato” del Padre («Come tu hai mandato me nel mondo, anch’io ho mandato 

loro nel mondo», Gv 17,19). 

“Essere uno” (come suggerisce la traduzione più appropriata di ut unum 

sint) è infatti l’ideale cui tende il popolo biblico («Com’è bello e com’è dolce 

che i fratelli vivano insieme!», Sal 133,1), come pure è l’ideale delle prime 

comunità cristiane nate dalla Pasqua di Gesù (che avevano «un cuore solo e 

un’anima sola», At 4,32), e delle comunità nate dall’evangelizzazione di Pao-

lo (che egli esortava ad essere e divenire «un solo corpo», 1Cor 12,13). 

Il cammino verso questo ideale, che don Alberione ha sempre riproposto 

alla Famiglia Paolina, è tracciato ancora oggi dalla preghiera sacerdotale di 

Gesù, preghiera di intercessione per l’unità nella fede, nella missione e nel-

l’evangelizzazione del mondo che Dio ama.               

Primo Gironi 

  



11 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

Amoris Laetitia, in italiano La gioia 

dell’amore, è stata la seconda esortazione 

apostolica di Papa Francesco. Porta la da-

ta del 19 marzo 2016, solennità di San Giu-

seppe. Il testo raccoglie le sintesi dei due 

sinodi sulla famiglia indetti da Papa Fran-

cesco: quello straordinario del 2014, sul 

tema “Le sfide pastorali della famiglia nel 

contesto dell’evangelizzazione”; e quello 

ordinario del 2015 sul tema “La vocazione 

e la missione della famiglia nella Chiesa e 

nel mondo contemporaneo”. 

Come si comprende immediatamente, 

l’interesse del Papa è la famiglia, analizza-

ta sotto diversi aspetti e prospettive. Punto 

centrale è la vocazione della famiglia, vista alla luce della Parola di Dio: alla 

base sta l’amore reciproco dei coniugi, che può sussistere solo in una forte 

spiritualità coniugale e familiare.  

Il tema offre anche a noi Gabrielini numerosi spunti di riflessione e pre-

ghiera. Siamo grati all’amico Matteo Torricelli, che si è impegnato a presen-

tarci anche questo importante Documento del Papa. 

 
Quali cambiamenti mettere in atto per essere  

testimoni autentici e sinceri di Cristo  

(Capitolo 6 di Amoris Laetitia) 

 

Nel capitolo 6 di Amoris Laetitia Papa Francesco si occupa di delineare 

alcune prospettive pastorali legate al mondo familiare ed emerse nel cammi-

no sinodale che ha portato alla stesura dell’esortazione apostolica in esame. 

Già nelle prime righe viene specificato che siamo di fronte a una vera e 

propria “necessità di sviluppare nuove vie pastorali” (n. 199). Anche nel-

l’ambito della pastorale familiare, dunque, si avverte quel bisogno di novità 

che tutti gli operatori ecclesiali conoscono: ovunque, infatti, ci si interroga su 

quali cambiamenti mettere in atto per essere testimoni autentici e sinceri di 

Cristo, unico punto fermo in un mondo che cambia sempre più velocemente.  



12 

 

In questo capitolo Papa Francesco non fornisce un elenco di proposte 

pratiche, perché è compito di ogni realtà locale discernere e realizzare le più 

efficaci in base alle necessità del territorio e delle persone. Troviamo, invece, 

una serie di sfide generali che la pastorale familiare deve affrontare al giorno 

d’oggi. In questo contributo mettiamo in evidenza tre sfide che possono di-

rettamente parlare anche a noi laici consacrati, considerando l’ISGA e la Fa-

miglia Paolina alla stessa stregua dell’ambito familiare a cui è rivolta l’E-

sortazione apostolica. 

“Il nostro compito è cooperare nella semina: il resto è opera di Dio” 

(n. 200). Questa citazione dalla Relatio Synodi del 2014, ci esorta a non per-

derci d’animo nel compito dell’evangelizzazione, cioè nel vivere ed annun-

ciare che il Vangelo è gioia e anche risposta alle attese più profonde della 

persona umana. La sfida in questo campo è creare un ambiente dove questo 

sia possibile, un ambiente che sappia armonizzare i contributi di tutte le per-

sone e i gruppi che ne fanno parte, per quanto eterogenei siano, e che sia 

aperto verso l’e-sterno sia nella disponibilità a chiedere aiuto e farsi aiutare 

(pensiamo ad 

esempio alle rela-

zioni amicali o al-

le consulenze con 

assistenti sociali, 

formatori, medi-

ci...), sia nella te-

stimonianza di vi-

ta evangelica. Tali 

armonia e apertura 

si concretizzano 

quando il centro è 

il Vangelo stesso, 

che ci permette di 

andare oltre alle differenze e alle difficoltà, fissando lo sguardo su ciò che 

realmente accomuna tutti: la dignità di essere figli di Dio.  

Grande spazio viene poi dedicato alla sfida della formazione e 

dell’accompa-gnamento dei fidanzati e degli sposi novelli, al fine di aiutarli a 

“scoprire il valore e la ricchezza del matrimonio. Devono poter cogliere 

l’attrattiva di una unione piena che eleva e perfeziona la dimensione sociale 

dell’esistenza, conferisce alla sessualità il suo senso più grande, e al tempo 

stesso promuove il bene dei figli e offre loro il miglior contesto per la loro 

maturazione ed educazione” (n. 205).  



13 

 

“Non si tratta di dare loro tutto il Catechismo, né di saturarli con trop-

pi argomenti. […] Interessa più la qualità che la quantità, e bisogna dare 

priorità – insieme ad un rinnovato annuncio del kerygma – a quei contenuti 

che, trasmessi in modo attraente e cordiale, li aiutino a impegnarsi in un 

percorso di tutta la vita con animo grande e liberalità” (n. 207). In altre pa-

role, valide anche per noi, per Papa Francesco l’obiettivo della formazione 

iniziale è conoscere bene la propria vocazione e la sua origine, in modo che il 

“sì” definitivo sia progressivamente desiderato e amato nella libertà. 

Gli attori di questo cammino formativo sono senz’altro le persone che 

hanno l’incarico esplicito di accompagnare le coppie, ma è interessante nota-

re come l’intera comunità di coppie sposate sia chiamata ad essere esempio 

per chi si incammina verso il matrimonio: è con gli esempi concreti e sinceri 

che la proposta diventa attraente. Nel nostro Istituto e nella Famiglia Paolina 

è lo stesso: ciascun Gabrielino ha responsabilità di questo tipo nei confronti 

di chi è in formazione e di chi si avvicina alla forma di vita del laico consa-

crato e al carisma paolino/alberoniano: relazioni sincere di accoglienza per 

mostrare la bellezza di questa vocazione, di cui certamente fanno parte gioie 

e difficoltà. Ma lo sappiamo bene: tutti (non solo chi è in formazione) ab-

biamo bisogno di momenti in cui raccontarci e ravvivare la bellezza della no-

stra scelta. 

Un’altra sfida per la pastorale familiare è costituita dall’aiuto alla ge-

stione delle crisi: “La reazione immediata è fare resistenza davanti alla sfida 

di una crisi, mettersi sulla difensiva sentendo che sfugge al proprio control-

lo, perché mostra l’insufficienza del proprio modo di vivere e questo dà fa-

stidio. Allora si usa il metodo di negare i problemi, nasconderli, relativizzare 

la loro importanza, puntare solo sul passare del tempo. […] Per affrontare 

le crisi bisogna essere presenti, […] occorre creare spazi per comunicare da 

cuore a cuore” (nn. 233-234). Quanto vere sono queste parole anche per noi!  

Nella vita matrimoniale e familiare, come in quella consacrata, la di-

mensione della presenza per l’altro, accogliente e reciproca, densa di ascolto, 

dovrebbe rivestire un ruolo principale, perché – tra le altre cose – permette 

l’agire di Dio: consente a tutti di diventare strumento nelle Sue mani. 
 

Matteo Torricelli 

  



14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
   

PAROLE DI LUCE 
 

CAMBIAMENTO: COOPERARE ALLA SEMINA:  

«Come si cambia per non morire […] come si cambia per ricomin-

ciare»! (F. Mannoia). 
 

La parola cambiamento spaventa. Se da una parte sentiamo il bisogno di 

cambiamento, di conversione, di rinnovamento, dall’altra la stessa prospetti-

va genera paura, insicurezza e, talvolta, tanta fatica. 

Eppure l’esperienza del cambiamento la portiamo inscritta nel nostro 

corpo: non siamo più quelli di quando siamo nati; eppure siamo noi stessi! Il 

cambiamento non è diventare altro ma diventare sempre meglio ciò che sia-

mo chiamati ad essere.  

E questo avviene sempre attraverso una crisi che va esattamente nella 

logica del crescere (pensiamo alla crisi dell’adolescenza, alla crisi del pas-

saggio dal mondo del lavoro alla pensione, ecc.). 

Continuità e discontinuità sono contenute nella dinamica del cambia-

mento: è questione di integrazione!  Dinamica tanto cara al nostro Fondatore 

quella della integralità! 

Aprire la mente per prendere consapevolezza dell’oggi, del chi sono 

diventato, e di quale sia il mio posto nel mondo. 

Aprire il cuore per riconoscere la presenza di Dio, che non mi chiede 

un cambiamento per diventare altro da me, ma chiede conversione perché il 

mio volto possa essere sempre più conforme all’immagine di Gesù. 

Aprire la volontà per decidere ardentemente di cooperare alla realizza-

zione del Regno attraverso scelte concrete, che partono proprio dalla scelta di 

cambiare! 

«Non possiamo pretendere che le cose cambino se continuiamo a fare le 

stesse cose. La crisi è la più grande benedizione per le persone […]» (A. Ein-

stein). 

                                                                        Tosca Ferrante, ap 
 

(Per approfondire la tematica del cambiamento pastorale consiglio il testo: S. BUCCI, Cambia-

re è possibile. Il modello Emmaus per avviare e accompagnare processi pastorali, Milano, 

Paoline 2020). 

 

 



15 

 

 Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini 

pubblicando una serie di contributi volti a far cono-

scere, attraverso i principali episodi, la vita e la 

missione del nostro amato Fondatore, don Giacomo 

Alberione. 

 
 

Il Signor Teologo  

nelle parole dei primi ragazzi  

 

Nel quarantennio di fondazione (1954), ri-

pensando ai primi anni della Scuola Tipografi-

ca, don Alberione ricorda: «Devo dire che per 

quattro anni don Tito Armani e don Desiderio 

Costa, cui si aggiunsero presto don Domenico 

Ambrosio e don Paolo Marcellino, furono i più generosi ed intelligenti nella 

vita paolina; veramente lo Spirito Santo lavorava tanto in quelle anime. Quel-

li furono gli anni in cui solo la fede e l’amore a Dio sostennero quei primi 

figli di San Paolo. Non incontrai nella mia vita che qualche eccezionale e ra-

ra persona di simile pietà, virtù, dedizione». 

L’elogio riguarda i primi due ragazzi entrati in Casa il 20 agosto 1914: 

Desiderio Costa e Torquato Armani; e altri due entrati rispettivamente il 16 

ottobre 1915 e il 16 ottobre 1916: Michele Ambrosio e Bartolomeo Marcellino.  

Come conobbero don Alberione questi primi alunni? Quale impressione 

suscitò in loro? Come fu l’incontro che segnò il loro futuro? All’indomani 

della sua morte, dissero di lui…  

Desiderio Costa (Don Giovanni Crisosto-

mo, 1901-1989), proveniente da Castellinaldo 

(Cuneo), racconta: «Ero un ragazzo di semina-

rio (tredici anni) e avevo il serio handicap della 

balbuzie: ciò mi costringeva a interrompere gli 

studi e a tornare a casa. Ne parlai con il Diretto-

re spirituale Don Alberione, che mi rispose di 

pregare e di avere fiducia. Durante le vacanze 

poi mi chiese se mi sarebbe piaciuto continuare 

gli studi presso di lui, “in un altro collegio di 

Alba”... Accolsi volentieri quell’invito, anche se 

un termine da lui usato (“ti piacerebbe farti frate”) non mi entusiasmava 



16 

 

troppo... Comunque, una domenica sera (19 agosto), accompagnato da una 

sorella andai in Alba all’indirizzo che mi era stato indicato...; ma quello non 

era un collegio; non c’era anima viva: solo una donnetta, che mi offrì un po’ 

di cena. Quando arrivò il Signor Teologo, capii che il collegio incominciava 

da me. L’indomani vidi arrivare il mio primo compagno, Torquato Armani... 

Poi, via via, quel collegio che non esisteva è diventato la Famiglia Paolina... 

Sono riconoscente a Dio per il tipo e il modo della chiamata... Don Alberione 

l’ho sempre considerato come l’unico grande amico, protettore e padre. Sono 

contento di essermi consegnato a lui integralmente, anima e corpo, fin dal 

principio». 

Torquato Armani (Don Tito, 1899-1980), ori-

ginario di Benevello (Cuneo), conobbe don Alberione 

in parrocchia. «Quando lui parlava, io pendevo com-

pletamente dal suo labbro: era semplice, incisivo, af-

fascinante... Ai vespri faceva la catechesi in forma 

discorsiva col nostro parroco... Una volta che gli ave-

vo servito messa, mi chiese: “Non ti faresti prete?”... 

Mi disse di pensarvi e di recitare ogni giorno un’Ave 

Maria... Più tardi, quando gli dissi che l’avrei deside-

rato ma non avevo soldi per gli studi, mi rispose: 

“Non preoccuparti di questo; provvederò io”. Da quel momento gli apparten-

ni per la vita». Torquato, allora undicenne, fu avviato a un collegio di Torino. 

Tre anni dopo, nel 1914 don Alberione lo invitò a trascorrere le vacanze con 

lui ad Alba, e il 20 agosto fu associato con Desiderio Costa alla nascente 

Scuola Tipografica. Quanto agli studi, il Signor Teologo gli propose: «Anzi-

ché tornare a Torino, se vuoi, ti farò scuola io». E la “sua” scuola metteva ali 

allo spirito dei due alunni, con una visione chiara ed entusiasmante del loro 

futuro: «Questa sua chiarezza di visione era il nostro sostegno», conclude 

don Tito.  

    Bartolomeo Marcellino (Don Paolo, 1902-

1978), nato a Torino e proveniente da Vezza d’Alba: 

«Incontrai Don Alberione nel 1914 nel seminario di 

Alba... Mi fece tale impressione che mi conquistò, e 

basta! Mi pareva un angelo che passasse, un uomo 

di Dio... A metà maggio del 1916 mi suggerì: “Vieni 

anche tu con me”. “Cosa mi farà fare?”, domandai. 

“Ti farò fare il giornalista”. “Allora vengo subito!”». 

Poi aggiunge: «Don Alberione aveva creato fra noi 

un ambiente soprannaturale così forte, che non toc-

cavamo più il piede a terra... Un clima di spiritualità, nel quale sentivamo 



17 

 

Gesù, Maria, San Paolo come persone vive fra noi...». Nel 1924 il Signor 

Teologo lo incaricherà di avviare la pubblicazione de Il Giornalino per ra-

gazzi. 

   Michele Ambrosio (Don Domenico, 1902-1971), 

originario di Canale (Cuneo), morì alcuni mesi prima di 

don Alberione e non si poté raccogliere la sua testimo-

nianza. Ma egli vive e parla nel ricordo grato del Fonda-

tore, che lo annovera tra «quei cari fratelli, che portaro-

no i primi e più gravi pesi, con comprensione molto su-

periore alla loro età. La loro fede semplice e sicura, che 

li lasciava riposare nelle mani di Dio, il loro amore a 

Dio, alle anime e il loro profondo desiderio di santità, 

aprirono la via a tante vocazioni». 

                                                                        Giuliano Saredi, ssp 

 

 

 

 

  

    Una foto “storica” risalente al 1917: don Alberione con i primi ragazzi 



18 

 

La parola del Fondatore  

 

 

“Gli esercizi spirituali sono luce e fiamma di riforma  

e di rinnovamento in Cristo…” 
 

Ci stiamo avvicinando, come abbiamo già detto precedentemente, al no-

stro appuntamento degli esercizi spirituali. E abbiamo avuto modo, negli anni 

scorsi, di riflettere sulle preziose indicazioni che il Fondatore ci ha dato in 

merito a tale impegno-dovere. 

Per questo numero ritengo cosa buona offrire ad ogni Gabrielino le con-

siderazioni che, sempre in tema di esercizi spirituali, ha scritto il beato Giac-

cardo nell’opera DIRETTORIO della Società San Paolo. Certo, egli si rivolge-

va ai religiosi paolini, tenuti agli esercizi di otto giorni. Non tutto è applicabi-

le a noi – tra l’altro, egli parla di “silenzio completo e assoluto” –: ma in-

dubbiamente la lettura di questi paragrafi ci aiuta a conoscere quanta impor-

tanza e cura venivano date agli esercizi spirituali quando era vivente il Fon-

datore.  

Leggiamo con attenzione il testo seguente (G. T. Giaccardo, Direttorio, 

“Il libro di una filiale memoria”, pp.115-116). 

 

«§ I. – Tutti i nostri religiosi ogni anno attendono agli esercizi spirituali 
per otto giorni interi. 

§ II. – Quanto è possibile, gli esercizi si fanno assieme, in vari turni, di-
stinti per Sacerdoti, Chierici, Discepoli, in una delle case nostre adatte allo 
scopo... 

§ IV. – Per gli esercizi spirituali raccomandiamo il metodo che chiamia-
mo di “Via Verità e Vita”. 

Gli esercizi si iniziano col Rosario, il “Veni Sancte Spiritus” e la medita-
zione di introduzione. 

Si dedica tutto il primo giorno seguente all’introduzione, all’orienta-
mento, alla disposizione, a prender contatto con Dio: e qui stanno le medita-
zioni sul fine. 

Nei due giorni seguenti (2 - 3) si considerano e si meditano le verità eterne 
o la parola di Gesù Maestro quale il Direttore crede di seguire per purificare e 
illuminare l’anima. 

Gli altri due giorni (4 - 5) si dedicano all’offerta di noi a Gesù, a seguirlo 

e a imitarlo nella virtù e negli esempi suoi, applicandovi le meditazioni prece-
denti. 



19 

 

Gli altri due giorni (6 - 7) si dedicano alla considerazione e all’uso dei 
mezzi d’unione con Dio, ai Sacramenti, all’orazione, al vivere in Cristo. 

L’ottavo giorno si 

dedica tutto alle comu-

nicazioni con Dio, al-

l’esercizio della carità, 

alla pace e al gaudio. 

La chiusa si fa il 

decimo giorno con la 

meditazione di chiusa, 

la Messa, il Te Deum, 

la benedizione eucari-

stica, la benedizione 

papale. 

§ V. – Gli esercizi spirituali sono luce e fiamma di riforma e di rinnova-

mento in Cristo; purificazione e proposito di riforma e di rinnovamento in 

Cristo; grazia e dono di riforma e di rinnovamento in Cristo: perciò il metodo 

indicato nella luce di Gesù; nell’esempio di Gesù; nella grazia di Gesù ci por-
ta alla riforma e al rinnovamento in Cristo. 

La confessione si faccia dopo il 3° giorno; ma è bene, durante gli eserci-
zi, se è possibile, ripetere la confessione almeno due volte. 

Il silenzio si osservi diligentemente tutti i giorni completo e assoluto…».  

 

Il testo scritto dal beato Timoteo Giaccardo non ha bisogno di commen-

ti ulteriori: è molto chiaro ed esplicito! Possiamo definirlo la “magna char-

ta” di come devono essere vissuti da ognuno gli esercizi spirituali, con il lo-

ro modus operandi!  

Come tutti sappiamo, il nostro don Alberione riguardo  agli esercizi 

spirituali si è ispirato al modello proposto da Sant’Ignazio di Loyola.  

Voglio condividere con voi alcune suggestioni che ci ha donato il card. 

Carlo Maria Martini sul significato e il senso profondo degli esercizi spiri-

tuali. Tutti sappiamo che il Martini, prima di essere cardinale arcivescovo di 

Milano, è stato in quanto gesuita un “figlio profetico” di Sant’Ignazio di 

Loyola!    

«...Ogni volta che do gli esercizi mi viene in mente la parola di Paolo 

all’inizio della lettera ai Romani, là dove dice: “Ho infatti un vivo desiderio 

di vedervi per comunicarvi qualche dono spirituale perché ne siate fortificati, 

o meglio, per rinfrancarmi con voi e tra voi mediante la fede che abbiamo in 

comune, voi e io” (Rm 1,11-12). 



20 

 

Questo comune cammino di fede è un aiuto anche per me. 

È utile richiamare, all’inizio di una nuova esperienza, che cosa sono gli 

esercizi spirituali. Spesso infatti si chiamano esercizi le settimane bibliche, 

gli aggiornamenti catechetici, le riflessioni ascetiche, le esercitazioni di pre-

ghiera. 

Cose ottime che è molto utile fare e che si usano anche negli esercizi 

propriamente detti. Ma ciò che ritengo il punto nodale è che gli esercizi sono 

un ministero dello Spirito, un mettersi in ascolto dello Spirito perché ci aiuti 

a conoscere la volontà di Dio nell’oggi, per abbracciarla e compierla con 

gioia e con fiducia. Lo Spirito infatti non lascia immobili, fa sempre danzare 

e ci scioglie dai nostri movimenti rigidi. 

Occorre dunque creare le condizioni ottimali perché, nell’apertura allo 

Spirito, la Parola dica a me e a me soltanto ciò che vuole da me adesso, 

quest’anno, con questa salute, queste relazioni, questi superiori, queste diffi-

coltà e malumori, con queste temperie spirituali, sociali e politiche. 

Possiamo quindi parlare anche di ministero dell’immediatezza. 

Come spiega molto bene il teologo Karl Rahner, Dio opera immediata-

mente in me e parla al mio cuore, cerca il contatto immediato con l’anima di 

ciascuno, per chiedere a ciascuno una cosa che non chiederà a nessun altro. 

Nel desiderio di aiutarvi ad entrare in questi giorni con le giuste disposizioni, 

vi suggerisco di rispondere, magari per iscritto, a due domande. 

La prima: come arrivo agli esercizi? Ogni anno ci arriviamo in maniera 

diversa: una volta stanchi, forse disgustati, turbati, con ripugnanza; un’altra 

volta siamo disposti a farli volentieri; o ancora ci ritroviamo pieni di distra-

zioni, di amarezze, di preoccupazioni, di risentimenti; oppure iniziamo gli 

esercizi col desiderio di mettere a fuoco un tema particolare che ci pesa. È 

molto utile prendere coscienza del proprio stato d’animo. 

La seconda domanda è: come vorrei uscire dagli esercizi? Che cosa vor-

rei soprattutto chiedere come grazia per uscirne contento?...». 

Sono certo che le indicazioni concrete sugli esercizi spirituali dei nostri 

beati Giacomo e Timoteo, unite a quelle del card. Martini, possono esserci di 

grande aiuto per vivere al meglio la settimana che trascorreremo insieme ad 

Ariccia. 

Teogabri 

 

  



21 

 

  
 

Martedì 15 agosto 

SOLENNITÀ DELL’ASSUNZIONE DELLA B.V. MARIA 
 

 

 
 

   Ecco che Maria, assunta in cielo, pensa a tutti i suoi figli, prov-

vede a tutti i suoi figli, prega per tutti i suoi figli, dona a tutti i suoi 

figli ogni soccorso ed aiuto… Maria, la prima conquista, la prima 

gloria, la più bella; la tutta bella, la perfetta conquista, quella su 

cui il demonio mai ebbe alcun potere. Maria la più bella gloria di 

Gesù. 

Beato Giacomo Alberione 

  



22 

 

 
 “Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella pre-

ghiera contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, ri-

flettere, considerare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, pun-

tando a “ragionare” solo come Gesù insegna. 

In questo numero ritengo utile pubblicare il “Motu proprio” con il quale 

papa Francesco ha istituito il ministero del catechista. Come ognuno ricorde-

rà, questo testo è stato commentato, magistralmente!, dal nostro superiore 

provinciale don Gerardo Curto nel suo intervento durante la due-giorni di 

aprile: intervento molto apprezzato da tutti noi! 

 

Lettera Apostolica in forma di «Motu Proprio» 

del Sommo Pontefice Francesco “Antiquum Ministerium” 

con la quale si istituisce il ministero di Catechista 
 

1. Il ministero di Catechista nella Chiesa è molto antico. È pensiero co-

mune tra i teologi che i primi esempi si ritrovino già negli scritti del Nuovo 

Testamento. Il servizio dell’insegnamento trova la sua prima forma germinale 

nei “maestri” a cui l’Apostolo fa menzione scrivendo alla comunità di Corin-

to: «Alcuni perciò Dio li ha posti nella Chiesa in primo luogo come apostoli, 

in secondo luogo come profeti, in terzo luogo come maestri; poi ci sono i mi-

racoli, quindi il dono delle guarigioni, di assistere, di governare, di parlare va-

rie lingue. Sono forse tutti apostoli? Tutti profeti? Tutti maestri? Tutti fanno 

miracoli? Tutti possiedono il dono delle guarigioni? Tutti parlano lingue? Tut-

ti le interpretano? Desiderate invece intensamente i carismi più grandi. E allo-

ra, vi mostro la via più sublime» (1Cor 12,28-31). 

Lo stesso Luca apre il suo Vangelo attestando: «Ho deciso di fare ricer-

che accurate su ogni circostanza, fin dagli inizi, e di scriverne un resoconto 

ordinato per te, illustre Teòfilo, in modo che tu possa renderti conto della so-

lidità degli insegnamenti che hai ricevuto» (Lc 1,3-4). L’evangelista sembra 

essere ben consapevole che con i suoi scritti sta fornendo una forma specifica 

di insegnamento che permette di dare solidità e forza a quanti hanno già rice-

vuto il Battesimo. L’apostolo Paolo ritorna di nuovo sull’argomento quando 

raccomanda ai Galati: «Chi viene istruito nella Parola, condivida tutti i suoi 

beni con chi lo istruisce» (Gal 6,6). Come si nota, il testo aggiunge una pecu-

liarità fondamentale: la comunione di vita come caratteristica della fecondità 

della vera catechesi ricevuta. 



23 

 

2. Fin dai suoi inizi la comunità cristiana ha sperimentato una diffusa 

forma di ministerialità che si è resa concreta nel servizio di uomini e donne i 

quali, obbedienti all’azione dello Spirito Santo, hanno dedicato la loro vita per 

l’edifica-zione della Chiesa. I carismi che lo Spirito non ha mai cessato di ef-

fondere sui battezzati, trovarono in alcuni momenti una forma visibile e tangi-

bile di servizio diretto alla comunità cristiana nelle sue molteplici espressioni, 

tanto da essere riconosciuto come una diaconia indispensabile per la comuni-

tà. L’apostolo Paolo se ne fa interprete autorevole quando attesta: «Vi sono 

diversi carismi, ma uno solo è lo Spirito; vi sono diversi ministeri, ma uno so-

lo è il Signore; vi sono diverse attività, ma uno solo è Dio, che opera tutto in 

tutti. A ciascuno è data una manifestazione particolare dello Spirito per il bene 

comune: a uno infatti, per mezzo dello Spirito, viene dato il linguaggio di sa-

pienza; a un altro invece, 

dallo stesso Spirito, il lin-

guaggio di conoscenza; a 

uno, nello stesso Spirito, 

la fede; a un altro, nel-

l’unico Spirito, il dono 

delle guarigioni; a uno il 

potere dei miracoli; a un 

altro il dono della profe-

zia; a un altro il dono di 

discernere gli spiriti; a un 

altro la varietà delle lin-

gue; a un altro l’interpretazione delle lingue. Ma tutte queste cose le opera 

l’unico e medesimo Spirito, distribuendole a ciascuno come vuole» (1Cor 

12,4-11).  

All’interno della grande tradizione carismatica del Nuovo Testamento, 

dunque, è possibile riconoscere la fattiva presenza di battezzati che hanno 

esercitato il ministero di trasmettere in forma più organica, permanente e lega-

to alle diverse circostanze della vita, l’insegnamento degli apostoli e degli 

evangelisti (cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. Dei Verbum, 8). La Chiesa 

ha voluto riconoscere questo servizio come espressione concreta del carisma 

personale che ha favorito non poco l’esercizio della sua missione evangelizza-

trice. Lo sguardo alla vita delle prime comunità cristiane, che si sono impe-

gnate nella diffusione e sviluppo del Vangelo, sollecita anche oggi la Chiesa a 

comprendere quali possano essere le nuove espressioni con cui continuare a 

rimanere fedeli alla Parola del Signore per far giungere il suo Vangelo a ogni 

creatura. 



24 

 

3. L’intera storia dell’evangelizzazione di questi due millenni mostra con 

grande evidenza quanto sia stata efficace la missione dei catechisti. Vescovi, 

sacerdoti e diaconi, insieme a tanti uomini e donne di vita consacrata, hanno 

dedicato la loro vita all’istruzione catechistica perché la fede fosse un valido 

sostegno per l’esistenza personale di ogni essere umano. Alcuni inoltre hanno 

raccolto intorno a sé altri fratelli e sorelle che nella condivisione dello stesso 

carisma hanno costituito degli Ordini religiosi a totale servizio della catechesi. 

 

Non si può dimenticare, l’innumerevole moltitudine di laici e laiche che 

hanno preso parte direttamente alla diffusione del Vangelo attraverso l’inse-

gnamento catechistico. Uomini e donne animati da una grande fede e autentici 

testimoni di santità che, in alcuni casi, sono stati anche fondatori di Chiese, 

giungendo perfino a donare la loro vita. Anche ai nostri giorni, tanti catechisti 

capaci e tenaci sono a capo di comunità in diverse regioni e svolgono una 

missione insostituibile nella trasmissione e nell’approfondimento della fede. 

La lunga schiera di beati, santi e martiri catechisti, che ha segnato la missione 

della Chiesa, merita di essere conosciuta perché costituisce una feconda sor-

gente non solo per la catechesi, ma per l’intera storia della spiritualità cri-

stiana. 

4. A partire dal Concilio Ecumenico Vaticano II, la Chiesa ha sentito con 

rinnovata coscienza l’importanza dell’impegno del laicato nell’opera di evan-

gelizzazione. I Padri conciliari hanno ribadito più volte quanto sia necessario 



25 

 

per la “plantatio Ecclesiae” e lo sviluppo della comunità cristiana il coinvol-

gimento diretto dei fedeli laici nelle varie forme in cui può esprimersi il loro 

carisma. «Degna di lode è anche quella schiera, tanto benemerita dell’opera 

missionaria tra i pagani, che è costituita dai catechisti, sia uomini che donne. 

Essi, animati da spirito apostolico e facendo grandi sacrifici, danno un contri-

buto singolare ed insostituibile alla propagazione della fede e della Chiesa… 

Nel nostro tempo poi, in cui il clero è insufficiente per l’evangelizzazione di 

tante moltitudini e per l’esercizio del ministero pastorale, il compito del Cate-

chista è della massima importanza» (Conc. Ecum. Vat. II, Decreto Ad gentes, 

17). 

Insieme al ricco insegnamento conciliare è necessario far riferimento al 

costante interesse dei Sommi Pontefici, del Sinodo dei Vescovi, delle Confe-

renze Episcopali e dei singoli Pastori che nel corso di questi decenni hanno 

impresso un notevole rinnovamento alla catechesi. Il Catechismo della Chiesa 

Cattolica, l’Esortazione apostolica Catechesi tradendae, il Direttorio catechi-

stico generale, il Direttorio generale per la catechesi, il recente Direttorio per 

la catechesi, unitamente a tanti Catechismi nazionali, regionali e diocesani 

sono un’espressione del valore centrale dell’opera catechistica che mette in 

primo piano l’istruzione e la formazione permanente dei credenti. 

5. Senza nulla togliere alla missione propria del Vescovo di essere il 

primo Catechista nella sua Diocesi insieme al presbiterio che con lui condivi-

de la stessa cura pastorale, e alla responsabilità peculiare dei genitori riguardo 

la formazione cristiana dei loro figli (cfr CIC can. 774 §2; CCEO can. 618), è 

necessario riconoscere la presenza di laici e laiche che in forza del proprio 

battesimo si sentono chiamati a collaborare nel servizio della catechesi (cfr 

CIC can. 225; CCEO cann. 401 e 406). Questa presenza si rende ancora più 

urgente ai nostri giorni per la rinnovata consapevolezza dell’evangelizzazione 

nel mondo contemporaneo (cfr Esort. Ap. Evangelii gaudium, 163-168), e per 

l’imporsi di una cultura globalizzata (cfr Lett. enc. Fratelli tutti, 100.138), che 

richiede un incontro autentico con le giovani generazioni, senza dimenticare 

l’esigenza di metodologie e strumenti creativi che rendano l’annuncio del 

Vangelo coerente con la trasformazione missionaria che la Chiesa ha intrapre-

so. Fedeltà al passato e responsabilità per il presente sono le condizioni indi-

spensabili perché la Chiesa possa svolgere la sua missione nel mondo. 

Risvegliare l’entusiasmo personale di ogni battezzato e ravvivare la con-

sapevolezza di essere chiamato a svolgere la propria missione nella comunità, 

richiede l’ascolto alla voce dello Spirito che non fa mai mancare la sua pre-

senza feconda (cfr CIC can. 774 §1; CCEO can. 617). Lo Spirito chiama an-

che oggi uomini e donne perché si mettano in cammino per andare incontro ai 

tanti che attendono di conoscere la bellezza, la bontà e la verità della fede cri-

stiana. È compito dei Pastori sostenere questo percorso e arricchire la vita del-



26 

 

la comunità cristiana con il riconoscimento di ministeri laicali capaci di con-

tribuire alla trasformazione della società attraverso la «penetrazione dei valori 

cristiani nel mondo sociale, politico ed economico» (Evangelii gaudium, 102). 

6. L’apostolato laicale possiede una indiscussa valenza secolare. Essa 

chiede di «cercare il regno di Dio trattando le cose temporali e orientandole 

secondo Dio» (Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. Lumen Gentium, 31). La lo-

ro vita quotidiana è intessuta di rapporti e relazioni familiari e sociali che 

permette di verificare quanto «sono soprattutto chiamati a rendere presente e 

operosa la Chiesa in quei luoghi e in quelle circostanze, in cui essa non può 

diventare sale della terra se non per loro mezzo» (Lumen Gentium, 33). È be-

ne ricordare, comunque, che oltre a questo apostolato «i laici possono anche 

essere chiamati in diversi modi a collaborare più immediatamente con 

l’apostolato della Gerarchia a somiglianza di quegli uomini e donne che aiu-

tavano l’apostolo Paolo nell’evangelizzazione, faticando molto per il Signore» 

(Lumen Gentium, 33). 

La funzione peculiare svolta dal Catechista, comunque, si specifica 

all’interno di altri servizi presenti nella comunità cristiana. Il Catechista, infat-

ti, è chiamato in primo luogo a esprimere la sua competenza nel servizio pa-

storale della trasmissione della fede che si sviluppa nelle sue diverse tappe: 

dal primo annuncio che introduce al kerygma, all’istruzione che rende consa-

pevoli della vita nuova in Cristo e prepara in particolare ai sacramenti del-

l’iniziazione cristiana, fino alla formazione permanente che consente ad ogni 

battezzato di essere sempre pronto «a rispondere a chiunque domandi ragione 

della speranza» (1Pt 3,15). Il Catechista è nello stesso tempo testimone della 

fede, maestro e mistagogo, accompagnatore e pedagogo che istruisce a nome 

della Chiesa. Un’identità che solo mediante la preghiera, lo studio e la parte-

cipazione diretta alla vita della comunità può svilupparsi con coerenza e re-

sponsabilità (cfr Pontificio Consiglio per la Promozione della Nuova Evange-

lizzazione, Direttorio per la Catechesi, 113). 

7. Con lungimiranza, san Paolo VI emanò la Lettera apostolica Ministe-

ria quaedam con l’intento non solo di adattare al cambiato momento storico il 

ministero del Lettore e dell’Accolito (cfr Lett. ap. Spiritus Domini), ma anche 

di sollecitare le Conferenze Episcopali perché si facessero promotrici per altri 

ministeri tra cui quello di Catechista: “Oltre questi uffici comuni della Chiesa 

Latina, nulla impedisce che le Conferenze Episcopali ne chiedano altri alla 

Sede Apostolica, se ne giudicheranno, per particolari motivi, la istituzione ne-

cessaria o molto utile nella propria regione. Di questo genere sono, ad esem-

pio, gli uffici di Ostiario, di Esorcista e di Catechista”. Lo stesso invito pres-

sante ritornò nell’Esortazione apostolica Evangelii nuntiandi quando, chie-

dendo di saper leggere le esigenze attuali della comunità cristiana in fedele 



27 

 

continuità con le origini, esortava a trovare nuove forme ministeriali per una 

rinnovata pastorale: «Tali ministeri, nuovi in apparenza ma molto legati ad 

esperienze vissute dalla Chiesa nel corso della sua esistenza, - per esempio 

quelli di Catechista… sono preziosi per la «plantatio», la vita e la crescita del-

la Chiesa e per una capacità di irradiazione intorno a se stessa e verso coloro 

che sono lontani» (San Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 73). 

Non si può negare, dunque, che «è cresciuta la coscienza dell’identità e 

della missione del laico nella Chiesa. Disponiamo di un numeroso laicato, 

benché non sufficiente, con un radicato senso comunitario e una grande fedel-

tà all’impegno della carità, della catechesi, della celebrazione della fede» 

(Evangelii gaudium, 102). Ne consegue che ricevere un ministero laicale co-

me quello di Catechista imprime un’accentuazione maggiore all’impegno 

missionario tipico di ciascun battezzato che si deve svolgere comunque in 

forma piena-

mente secolare 

senza cadere in 

alcuna espres-

sione di cleri-

calizzazione. 

8. Questo 

ministero pos-

siede una forte 

valenza voca-

zionale che ri-

chiede il dovu-

to discerni-

mento da parte 

del Vescovo e 

si evidenzia con il Rito di istituzione. Esso, infatti, è un servizio stabile reso 

alla Chiesa locale secondo le esigenze pastorali individuate dall’Ordinario del 

luogo, ma svolto in maniera laicale come richiesto dalla natura stessa del mi-

nistero. È bene che al ministero istituito di Catechista siano chiamati uomini e 

donne di profonda fede e maturità umana, che abbiano un’attiva partecipazio-

ne alla vita della comunità cristiana, che siano capaci di accoglienza, genero-

sità e vita di comunione fraterna, che ricevano la dovuta formazione biblica, 

teologica, pastorale e pedagogica per essere comunicatori attenti della verità 

della fede, e che abbiano già maturato una previa esperienza di catechesi (cfr 

Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Christus Dominus, 14; CIC can. 231 §1; CCEO 

can. 409 §1). È richiesto che siano fedeli collaboratori dei presbiteri e dei dia-

coni, disponibili a esercitare il ministero dove fosse necessario, e animati da 

vero entusiasmo apostolico. 



28 

 

Pertanto, dopo aver ponderato ogni 

aspetto, in forza dell’autorità apostolica 

istituisco il ministero laicale 

di Catechista. 

La Congregazione per il Culto Divi-

no e la Disciplina dei Sacramenti provve-

derà entro breve tempo a pubblicare il Ri-

to di Istituzione del ministero laicale di 

Catechista. 

9. Invito, dunque, le Conferenze 

Episcopali a rendere fattivo il ministero 

di Catechista, stabilendo l’iter formativo 

necessario e i criteri normativi per potervi accedere, trovando le forme più 

coerenti per il servizio che costoro saranno chiamati a svolgere conformemen-

te a quanto espresso da questa Lettera apostolica. 

10. I Sinodi delle Chiese Orientali o le Assemblee dei Gerarchi potranno 

recepire quanto qui stabilito per le rispettive Chiese sui juris, in base al pro-

prio diritto particolare. 

11. I Pastori non cessino di fare propria l’esortazione dei Padri conciliari 

quando ricordavano: «Sanno di non essere stati istituiti da Cristo per assumer-

si da soli tutto il peso della missione salvifica della Chiesa verso il mondo, ma 

che il loro eccelso ufficio consiste nel comprendere la loro missione di pastori 

nei confronti dei fedeli e nel riconoscere i ministeri e i carismi propri a questi, 

in maniera tale che tutti concordemente cooperino, nella loro misura, al bene 

comune» (Lumen Gentium, 30). Il discernimento dei doni che lo Spirito Santo 

non fa mai mancare alla sua Chiesa sia per loro il sostegno dovuto per rendere 

fattivo il ministero di Catechista per la crescita della propria comunità. 

Quanto stabilito con questa Lettera apostolica in forma di “Motu pro-

prio”, ordino che abbia fermo e stabile vigore, nonostante qualsiasi cosa con-

traria anche se degna di speciale menzione, e che sia promulgato tramite pub-

blicazione su L’Osservatore Romano, entrando in vigore nello stesso giorno, e 

quindi pubblicato nel commentario ufficiale degli Acta Apostolicae Sedis. 

Dato a Roma, presso San Giovanni in Laterano, il giorno 10 maggio 

dell’anno 2021, Memoria liturgica di San Giovanni d’Avila, presbitero e dot-

tore della Chiesa, nono del mio pontificato. 

Francesco 

 

  



29 

 

Comunicando tra noi… 

 

 

INTERVISTE-TESTIMONIANZE 

 

Proseguiamo, con questo numero, la pubblicazione di varie testimonianze, 

offerte da alcuni Gabrielini, intervistati recentemente dagli amici Matteo Torri-
celli e Stefano Golinelli. 

Dopo la  testimonianza di Daniele Curcio, ecco quella di  

Marco ARINGHIERI 
 

“Alcuni colleghi si sono aperti con me anche in momenti difficili” 

 

Ciao, Marco. Raccontaci un po’ chi sei e cosa fai nella vita in questo 

momento. 

Anch’io mi aggiungo a coloro che hanno raccontato, o lo faranno, la 

propria esperienza di vita, soprattutto quella che riguarda il nostro Istituto. 

Devo dire che lo faccio volentieri ma con una certa fatica, perché non amo 

scrivere di me stesso. 

Sono Marco Aringhieri, Livornese DOC, nato (nel lontano) 1962. Amo 

la mia città e la mia gente, ma contemporaneamente sono molto critico sui 

comportamenti e sulle scelte. Ormai da 36 anni (dal 1987) lavoro in ferrovia, 

prima Ente Ferrovie dello Stato, oggi Trenitalia; ho fatto il capo treno per 32 

anni; attualmente invece per motivi di salute sono in ufficio. Aggiungendo un 

po’ di contributi di un lavoro pre-

cedente e avendo maturato alcuni 

benefici, raggiungerò la pensione 

nel 2025. 

 

Come vivi la consacrazione nel 

mondo del lavoro? 

Entrando nello specifico, de-

vo dire che vivere la nostra voca-

zione nel mondo del lavoro è im-

pegnativo: uso questo termine per-

ché non condivido la parola “difficile”. Impegnativo perché la scelta di vivere 

“soli” non viene compresa, anche se penso di essere riuscito a dimostrare che 



30 

 

il non avere una donna vicino non significa essere disagiati. L’esteriorità si 

ripercuote nel modo di essere: infatti ho sempre avuto un comportamento pa-

ritario con i miei colleghi, non ho mai dimostrato di essere triste o depresso, 

ma tutt’altro, tant’è che quelli che mi conoscevano solo di vista si meraviglia-

vano quando dicevo che ero “single”, come si usa dire oggi. 

Questo modo di essere viene dall’aver scelto una vita piena nella nostra 

vocazione specifica: non siamo persone che hanno “ripiegato” nella solitudi-

ne, abbiamo scelto una vita che comporta anche alcune rinunce. Non per que-

sto però ci deve mancare qualcosa. Ecco che il nostro vivere senza andare alla 

ricerca di “surrogati”, come fanno normalmente i “single” o come si diceva in 

passato gli “scapoloni” che possono fare quello che vogliono, provoca un in-

terrogativo da parte di coloro che, specialmente nel mondo del lavoro, ti os-

servano: perché sei diverso?  

Questa domanda ha suscitato uno scambio di opinioni ed è nata una sti-

ma e anche un ragionamento da parte di qualcuno: non so se ho fatto cambiare 

idee, però so di essere stato di aiuto in situazioni particolari; infatti alcuni col-

leghi si sono aperti con me anche in momenti difficili. 

 

Come hai conosciuto l’ISGA e la Famiglia Paolina? 

Ho conosciuto Don Alberione facendo il chierichetto. Nella mia parroc-

chia, durante le Adorazioni Eucaristiche o in altri momenti di preghiera, si 

usava un libretto intitolato “In preghiera con Don Alberione”: la curiosità ha 

fatto sì di chiedere al parroco chi fosse. Il libretto era stampato da Don Lame-

ra ed era una raccolta di diverse preghiere estratte dal nostro libro della Fami-

glia Paolina. 

Inoltre, senza saperlo, avevo la zia, la sorella di mio padre, Annunziatina, 

e il Parroco appartenente all’Istituto Gesù Sacerdote. Frequentavo spesso con 

loro la libreria Paolina, dove ho imparato a conoscere le Figlie di San Paolo, e 

ancora di più frequentavo la San Paolo Film, dove noleggiavamo le pellicole 

che la domenica venivano proiettate ai ragazzi in una sala parrocchiale, a quei 

tempi sempre stracolma. 

L’Istituto l’ho conosciuto presto, perché insieme ad un Gabrielino di Li-

vorno, che aveva iniziato il cammino da poco, ho partecipato a molti incontri. 

È stata una bella esperienza che mi ha fatto conoscere praticamente tutti i 

primi fratelli, a cominciare da Odo. Ho frequentato spesso la casa di Lelio To-

schi, allora delegato, a Porcari in provincia di Lucca; non meno la casa e la 

Parrocchia di Don Germano Fantechi, prima ancora che diventasse diacono e 

poi sacerdote: sono state due figure importanti. Don Germano l’ho frequentato 

fino al giorno della morte, alla quale ero presente. 



31 

 

La decisione di entrare è arrivata solo nel 1990, direi che, più che per 

merito mio, per una richiesta del delegato del tempo, Delio Brunetti. Mi ha 

preso per mano e mi ha condotto fino alla prima professione, avvenuta a 

Thiene nel 1992. 

 

C’è un luogo a cui sei particolarmente legato? 

Thiene è uno dei luoghi ai quali sono legato, proprio per l’importanza di 

quel giorno, che ha dato inizio a questo cammino. Lo ricordo bene anche per 

un aneddoto, riguardante un ingi-

nocchiatoio ricoperto di raso bian-

co, sul quale non volevo inginoc-

chiarmi, poi fui convinto per rispet-

to alla suora che lo aveva preparato. 

Un altro luogo importante è 

Ariccia, dove per tanti anni ho par-

tecipato agli esercizi spirituali e do-

ve il 15 agosto 1997 ho emesso i 

voti perpetui. Ecco, quella è una 

giornata che ricordo benissimo; la 

casa era piena di Suore Pie Disce-

pole e di altri ordini, noi eravamo 

un bel numero. La celebrazione fu 

organizzata dalle suore con canti, 

persino i paramenti furono portati 

dal negozio di Roma appositamen-

te. C’erano una decina di concele-

branti venuti per l’occasione, pre-

siedeva Don Gigi Melotto, allora 

assistente, ed era presente anche Don Guido Gandolfo che aveva predicato gli 

esercizi. 

 

Cosa fai nel tempo libero? 

Attualmente non ho grandi impegni, le vicende della vita mi hanno por-

tato, dopo anni di attività, a vivere un po’ in disparte. Frequento volentieri la 

chiesa dei Cappuccini, dove incontro alcuni frati, ormai molto anziani, cono-

sciuti da ragazzo. Partecipo con piccoli servizi, specialmente nei giorni festivi, 

alle attività di una parrocchia alle porte di Livorno, luogo dove mi sento ac-

colto in modo familiare. Cerco di essere di aiuto ad alcune famiglie extraco-

munitarie, particolarmente per la difficoltà con la lingua italiana. 

 



32 

 

Grazie del tempo che ci hai regalato! 

Mi auguro di essere stato almeno comprensibile... Auspico che torniamo 

ad incontrarci di persona almeno 3/4 volte all’anno. Buon cammino a tutti, 

sotto lo sguardo di Maria Regina degli Apostoli! 

Marco Aringhieri 

* * * * * 

Piazza Armerina  

Oratorio Giovani Orizzonti  

CORSO base per aspiranti Animatori. 

Si avvicina l’estate, tempo di vacanze, di riposo e tempo di grest e cen-

tri estivi! Lunedì 8 maggio 2023, si è aperto ufficialmente l’itinerario di for-

mazione per aspiranti animatori ed aiuto animatori giunto quest’anno alla 15ª 

edizione. 

Sei appuntamenti che saranno animati da esperti nel campo educativo.  

Il corso si svolge ogni lunedì presso i locali del Centro “Don Pino Pu-

glisi” a Piazza Armerina, e prevede un percorso base di formazione. 

Dopo gli incontri di maggio, tutti i ragazzi e giovani che hanno frequen-

tato il corso parteciperanno alla grande esperienza del grest estivo insieme ai 

bambini nei mesi di giugno e luglio per poi concludere il periodo estivo con 

la tradizionale giornata del campo nel mese di agosto, che li vedrà impegnati 

attraverso attività e iniziative di gemellaggio con altri gruppi e movimenti. 

L’iniziativa, promossa dall’Oratorio Giovani Orizzonti, in collaborazio-

ne con alcuni rappresentanti degli Istituti della Famiglia Paolina che operano 

nella pastorale giovanile, vocazionale e universitaria nazionale, è aperta a tut-

ti i giovani desiderosi di intraprendere la strada verso l’animazione e il vo-

lontariato. Alla fine del Percorso Formativo sarà rilasciato, a tutti i parteci-

panti, un attestato di partecipazione. 

Si ringrazia fin da ora Suor Tosca Ferrante, suora apostolina referente 

della pastorale giovanile di Pisa, per la sua collaborazione e il suo prezioso 

aiuto, alcuni dei confratelli dell’Istituto San Gabriele Arcangelo, le Suore 

della Sacra Famiglia dell’Istituto Neve e tutti coloro che hanno collaborato e 

continueranno nei mesi a seguire per la buona riuscita dell’iniziativa. 

Un grazie anche alle famiglie dei ragazzi e giovani del territorio che 

giorno dopo giorno rinnovano la loro fiducia nei nostri confronti, valorizzan-

do sempre più le opere e le attività di apostolato sociale promosse dalla no-

stra comunità dell’Oratorio Giovani Orizzonti.  

Davide Campione  

Coordinatore e Responsabile dei Giovani Orizzonti 

  



33 

 

 
  Per il ritiro personale 

 

Ritengo utile proporre – anche in sintonia con i temi trattati nella sezio-

ne “Spunti biblici” (pp. 6ss) – una serie di ritiri che prendono ispirazione dal-

la storia carismatica paolina lasciataci dal beato Alberione con il titolo 

ABUNDANTES DIVITIAE GRATIÆ SUÆ. 

La storia commovente delle grazie e benedizioni dal Padre celeste river-

sate sulla Famiglia Paolina attraverso la persona del Fondatore, offre spunti 

preziosi per la nostra riflessione, preghiera e propositi di vita. 
 

 

12   Lo spirito liturgico 
 

“Gustò sempre meglio la preghiera della Chiesa e con la Chiesa” 
(AD 71-74) 

 

1. Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 
 

Romani 12,1-2: 

Vi esorto dunque, fratelli, per la misericordia di Dio, a offrire i vostri corpi 

come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio; è questo il vostro culto spirituale. 

Non conformatevi a questo mondo, ma lasciatevi trasformare rinnovando il vostro 

modo di pensare, per poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a lui gra-

dito e perfetto. 

«Grande giovamento [gli recò] la lettura dei libri di Guglielmo Du-
rando, Gavanti, Barin, Destefani, Guéranger, Caronti, Schuster, Veneroni, 
Eisenhofer, Lefèbvre;1 così pure giovarono i periodici Ephemerides Li-
turgicæ 2 e la Rivista liturgica (Finalpia).3 Impressione particolare [rice-

                                                 

1 
Guglielmo Durando (1230 circa-1296) fu Vescovo di Mende, canonista e liturgista. 

Liturgisti furono pure Bartolomeo Gavanti (1569-1638), Luigi Rodolfo Barin (1883-

1933), Gaspare Destefani (1884-1952), Prospère Guéranger (1805-1875), Emanuele 

Caronti (1882-1966), A. Ildefonso Schuster (1880-1954, ora Beato), Pietro Veneroni 

(1862-1935), Ludwig Eisenhofer (1871-1941) e Gaspare Lefèbvre (1880-1966). 
2 

Le Ephemerides Liturgicæ erano una rivista di liturgia fondata a Roma da Calcedo-

nio Mancini nel 1887. 
3 

La Rivista Liturgica venne pubblicata a cura dei Benedettini del monastero di Pra-

glia (comune di Teolo, Padova) e del monastero di Finalpia (comune di Finale Ligu-

re, Savona) per iniziativa di Emanuele Caronti, a partire dal 1914. Essa si propose un 

programma di soda divulgazione liturgica e divenne poi l’organo ufficiale del movi-

mento liturgico in Italia. 



34 

 

vette da] l’opera di Pio X per il canto sacro,4 per il breviario, per 
l’insegnamento della liturgia. 

Dovette far scuola di liturgia alcuni anni. Fatto poi maestro di ceri-
monie, sacrestano in seminario, cerimoniere del Vescovo, con l’incarico 

di preparare il libro delle cerimonie, gu-
stò sempre meglio la preghiera della 
Chiesa e con la Chiesa. 

Quei doveri portarono al desiderio 
di avere chiese adatte per le belle fun-
zioni liturgiche. Un giorno ebbe una 
confidenza del Vescovo: “Un tempo 
predicavo di preferenza il dogma; poi di 

preferenza la morale; oggi sento più utile 
esporre le preghiere liturgiche, con gli 
insegnamenti dogmatici e morali che vi 
sono connessi”. È stato un indirizzo per 
lui. 

Conseguenze: 

Nella Famiglia Paolina si tenne in 
gran conto il canto gregoriano e la musi-
ca sacra; per tempo si pose mano al mes-
salino,5 che si preparava nella scuola; 

poi il bollettino liturgico,6 La vita in Cristo e nella Chiesa, le Pie Disce-
pole7 con finalità liturgica, il tutto considerando la liturgia nel suo senso 
pieno e realistico. 

Il Divin Maestro sacramentato abita in 150 cappelle della Famiglia 
Paolina».8 

 

 

                                                 

4 
Cf PIO X, motu proprio Tra le sollecitudini, del 22.11.1903. 

5

 Il primo messalino, con testi latini e traduzione italiana, venne pubblicato ad Alba (Cu-

neo) nel 1935; fu redatto da quattro paolini: A.G. Colasanto, G.B. Chiesa, A.B. Nosetti e 

A.B. Segato. 
6 
Il Bollettino Parrocchiale Liturgico iniziò le pubblicazioni nel 1932. 

7 
Le Pie Discepole del Divin Maestro sono la seconda Congregazione femminile 

fondata da Don Alberione. Hanno tra i loro apostolati primari il vivere e far vivere la 

liturgia. Dal 1952 pubblicano il mensile La vita in Cristo e nella Chiesa, una rivista 

liturgica destinata agli operatori pastorali. 
8 
La statistica si riferisce naturalmente agli ultimi mesi del 1953. 



35 

 

2. Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Dedico abbondante tempo a riflettere sul desiderio dell’apostolo Paolo: che 

tutta la nostra vita sia un prolungato atto di culto; che viviamo davvero la 

“liturgia della vita”. Medito come questa attitudine ha trovato piena realiz-

zazione nella persona di Gesù-Via. Quindi mi verifico: 

 È impressionante l’elenco degli autori e dei testi di cui, in materia di li-

turgia, si è nutrito il mio Fondatore. – Cerco di fondare la mia pratica li-

turgica su qualche testo di studio che mi istruisca e mi illumini? 

 Don Alberione accenna esplicitamente al “breviario”. Oggi è diventata 

pratica comune la preghiera comunitaria delle lodi e dei vespri. – Mi 

impegno ad essere fedele ogni giorno a questi tempi liturgici?  

 La stampa e l’invito ad utilizzare il “messalino” durante la santa messa 

è stata una delle novità introdotte dal Fondatore nella Famiglia Paolina. 

– Dispongo di un buon messalino e ne faccio uso quotidiano? 
 

3. Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

Mi dispongo a pregare in Gesù-Vita, che ha guidato ogni istante della mia 

vita con infinita sapienza e bontà. 

 Ben convinto che “la liturgia è l’esercizio del sacerdozio di Gesù 

Cristo” (SC 7), ringrazio lo stesso Gesù che accetta di pregare non 

solo con me ma in me! 

 Chiedo allo Spirito di rendermi ben concentrato nei momenti della pre-

ghiera liturgica, soprattutto durante la celebrazione eucaristica. 

 Anche quando pregherò le Lodi o i Vespri in forma personale intenderò 

offrirmi “come sacrificio vivente, santo e gradito” al Padre celeste. 

 Prego fervorosamente con la Chiesa, come mi invita l’amato Fondatore: 

«Debbo e voglio pregare con la Chiesa; essa è maestra di orazione. 

Per la preghiera liturgica tutti i membri del Corpo mistico partecipano 

autenticamente al culto di adorazione infinita che Gesù Cristo, capo di 

essa, dà continuamente a Dio: «sempre vive ad intercedere per noi» 

(Eb 7,25). È la piena attuazione della parola del Maestro: «L’ora viene 

nella quale i veri adoratori adoreranno il Padre in spirito e verità» (Gv 

4,23)... Infondimi, Signore, il tuo Spirito, perché io intenda e segua la 

santa Madre Chiesa, di cui intendo essere, vivere e morire da vero fi-

glio».
9
 

 

 

                                                 

9
 G. ALBERIONE, Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno, p.513. 



36 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Luglio:  Sandro A.  (25)       

Agosto:  Francesco B. (4);   Matteo T. (6);   Renzo Q. (21);  Daniele C. (31). 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Agosto:  Paolo Soverna (11);      Francesco Scotti (13). 

 

Intenzione per il mese di luglio: 

“O Gesù, Maestro divino, ringrazio e benedico il tuo cuore generosissimo per 

il grande dono del Vangelo. Che esso sia conosciuto, onorato, accolto da tutti! 

Che il mondo conformi ad esso la vita, le leggi, i costumi, le dottrine! Che il fuo-

co da te portato sopra la terra tutti accenda, illumini, riscaldi”. 

 

Intenzione per il mese di agosto: 

“O nostra tenera madre Maria, porta del cielo, sorgente di pace e di letizia, 

aiuto dei cristiani… convertimi una buona volta. Ripeto il proposito, che de-

pongo nel tuo cuore, di lottare contro il mio amor proprio e far guerra senza 

tregua al mio difetto principale”. 

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua 

luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 
 

 

 

 

 


