
1 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

SETTEMBRE – OTTOBRE 2023 
 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



2 

 

Indice 
–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––--- 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

9 

12 

13 

17 

22 

26 

29 

32 

  

 

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  

DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

isga.alberione@libero.it 
 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 
sui Gabrielini:  

www.istitutosangabrielearcangelo.com  

 
Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei 

Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 
Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del Delegato dell’Istituto «San 

Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno 

in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.istitutosangabrielearcangelo.com/


3 

 

Lettera del Delegato 

 

Carissimi amici Gabrielini, 

lo scorrere rapido dei giorni ci conduce presto alla festa della Natività di 

Maria (8 settembre). Ecco l’aurora che precede il sole divino, Gesù Cristo; 

ecco Maria che compare al mondo Immacolata.  

Per noi, abitualmente, il mese di settembre segna la ripresa delle attività, 

a tutti i livelli. È bello e promettente che tale ripresa avvenga ancora una volta 

sotto la protezione di Maria: è Lei che, con materna premura, ci prende per 

mano, ci infonde fiducia, ci assicura la sua assistenza continua. “Ipsa duce non 

fatigaris”, era la convinzione di san Bernardo: sotto la sua guida non farai fa-

tica a camminare nelle vie che la benevolenza del Padre ti andrà aprendo. 

Il mese di ottobre, poi, è per la Famiglia Paolina, il mese dedicato a Gesù 

Divino Maestro. Quanto Maria ha ricevuto come dono dall’Alto, noi cerchia-

mo di raggiungerlo attraverso il nostro impegno di risposta quotidiana. 

L’obiettivo è il medesimo: essere noi pure spazio aperto allo Spirito, per vivere 

in pienezza la nostra consacrazione, mirando a quella inabitazione in Gesù già 

così mirabilmente descritta da san Luigi Grignion de Montfort: il Cristo Gesù 

«è il nostro unico maestro che deve istruirci, il nostro unico Signore da cui 

dobbiamo dipendere, il nostro unico capo al quale dobbiamo essere uniti, il no-

stro unico modello al quale dobbiamo conformarci, il nostro unico medico che 

deve guarirci, il nostro unico pastore che deve nutrirci, la nostra unica via che 

deve condurci, la nostra unica verità che dobbiamo credere, la nostra unica vita 

che deve vivificarci, e il nostro unico tutto in tutte le cose, che deve bastarci».  

 

“Tutto il male sta nel mutare il fine nei mezzi” (DF 99) 

Conclusioni 

1. Abbiamo meditato: l’uomo è creato pel cielo; unicamente pel cielo. Tutto il la-

voro dell’uomo si è di non lasciarsi guadagnare il cuore dai beni presenti, ma di ser-

virsi dei beni presenti come di mezzi pel cielo. Tutto il male sta nel mutare il fine nei 

mezzi. Se si è fatto, è necessario convertirci: e porre definitivamente il cuore, le fati-

che, il lavoro pel cielo. Frutto della prima parte è perciò la conversione totale della 

vita verso l’eternità. 
 

Continuando a riflettere e ad esercitarci quest’anno su quanto don Albe-

rione colloca al termine del DF come sintesi della prima tappa, Gloria al Padre, 

troviamo che il Fondatore interviene con energia su un equivoco in cui si po-

trebbe cadere, quello di “mutare il fine nei mezzi”. Anzi, egli lo vede come uno 

degli errori più dannosi, tanto da affermare che in esso risiede “tutto il male”. 



4 

 

Anche questa messa in guardia possiamo dire che sia una costante 

nell’intero insegnamento del Fondatore. Lo troviamo già nel primo dei suoi te-

sti fondazionali, gli Appunti di Teologia Pastorale. Parlando dell’azione pasto-

rale in genere, egli scrive che «un sacerdote non può dirsi pago che in chiesa vi 

siano splendide funzioni, canti eseguiti appuntino, mille divozioni, ecc.»…, 

perché tali cerimonie possono essere mezzi, ma «il fine è cambiare i pensieri 

da umani in cristiani, gli affetti da umani in affetti cristiani, le opere dell’uomo 

in opere del cristiano. È necessario che l’uomo sia cristiano, non solo pel batte-

simo, non solo in chiesa; ma in casa, ma in famiglia, ma nella società». Un 

orientamento che occorre “tener bene presente in ogni cosa”, al fine di evitare 

di “scambiare i mezzi col fine e non renderci quasi ridicola una religione che è 

quanto di più alto poteva insegnarci un Dio, infinita Sapienza” (ATP
2
, 81-82).  

Nelle opere successive, don Alberione – riferendosi non solo al sacerdote 

ma ad ogni persona in generale, a cominciare da ogni membro della FP –, defi-

nisce questo equivoco come disordine molto pericoloso: «L’uomo è composto 

di anima ragionevole e di corpo organico. Anima e corpo operano assieme e 

possono meritare o demeritare. L’anima è la parte più nobile, ha l’ufficio di 

guidare il corpo nei suoi atti, di servirsi di esso nel bene, di vietargli il male. Il 

disordine dipende: dalla ribellione dell’anima a Dio, dall’incapacità della vo-

lontà a guidare il corpo, e dalla ribellione della parte sensitiva alla ragione ed 

alla morale cristiana».
1
 Ciò avviene soprattutto quando si trascura l’esame di 

coscienza, per cui l’anima perde i punti di orientamento e viene a trovarsi “in 

pieno disordine”: «Avviene: prima forse si tralascia per leggerezza; poi si pra-

ticherà più raramente, infine l’anima si troverà come in una boscaglia, in pieno 

disordine, priva di orientamenti precisi; con tutte le conseguenze, perché 

l’anima non richiama più se stessa sulla sua via».
2
  

Cari amici, quanto percepiamo opportuni e attuali questi orientamenti, 

che il Fondatore dava ai suoi figli più di 70 anni fa!… Il rischio di concentrar-

ci sui mezzi, scambiandoli per il fine, è sempre alla porta: e rimane un rischio 

micidiale per tutti! Vediamo di vigilare attentamente, con l’esame di coscienza 

(come indicato dal Fondatore stesso) e con l’aiuto del direttore spirituale, per 

non cadere in questo equivoco tanto disastroso! 

Ci sarà di grande sostegno il progetto spirituale, che abbiamo formulato 

durante gli esercizi e che sarà compagno prezioso nel nostro itinerario di con-

formazione al Maestro Divino. 

                                                 

1 G. ALBERIONE, Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno (BM), p.66. 
2 San Paolo, maggio 1964. 



5 

 

  Ancora una volta benediciamo insieme il Padre celeste per come ci ha 

consentito di vivere gli esercizi spirituali ad Ariccia.  

Prima di tutto per il numero: quasi 20 persone, e fin dal primo pomerig-

gio! Una lietissima sorpresa per me, e certamente per ognuno di voi!   

 

Poi per il clima che si è creato. Dopo il primo giorno, di festosa gioia per 

il ritrovarci insieme, abbiamo compreso meglio di altri anni la necessità di 

qualificare quelle giornate come veri esercizi spirituali: contrassegnati da 

ascolto silenzioso del Signore-che-parla, da preghiera, da riflessione, in vista 

della necessaria “conversione continua”. Nessun dubbio che, con tale parten-

za, il nuovo anno sarà più ricco di frutti spirituali-apostolici. 

Auguro con tutto il cuore ad ognuno di perseverare ogni giorno con il 

fervore e l’impegno spirituale con cui ha vissuto queste giornate di intimità 

con il Maestro divino.  

Abbiamo avuto modo anche di programmare ritiri, esercizi, e momenti di 

incontro durante l’anno. Ognuno ha compreso bene la necessità assoluta di 

queste oasi spirituali nella ferialità quotidiana; e certamente organizzerà ogni 

cosa per essere presente in maniera fattiva ed efficace. Grazie fin da questo 

momento. 
A tutti e ad ognuno il mio saluto affettuoso.  

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  



6 

 

Spunti biblici  

 

Il valore spirituale del riposo 

“REQUIESCITE PUSILLUM” 

 

 

Le tappe che scandiscono la crescita della 

vita cristiana e la spiritualità della Famiglia Pao-

lina, vengono collocate da don Alberione nella 

cornice evangelica della formazione che Gesù 

riserva ai suoi discepoli storici. Sotto il titolo 

Requiescite pusillum – citazione di Mc 6,31: 

«Venite in disparte voi soli, in un luogo deserto e 

riposatevi un po’ (= requiescite pusillum)»  – è 

stata raccolta in due volumi la predicazione che 

il Fondatore ha offerto alle diverse comunità 

paoline (l’anno di stampa è il 1934). Si tratta so-

prattutto di meditazioni/istruzioni dettate nei riti-

ri spirituali, mediante le quali don Alberione 

formava l’interiorità delle comunità appena fon-

date, perché potessero accogliere le sfide del 

moderno carisma che avrebbe caratterizzato nella Chiesa la Famiglia Paolina. 

Al ritmo della produzione editoriale, allora fortemente impegnativa nei tre 

grandi settori ormai codificati  della redazione-tecnica-diffusione, il Fondatore 

amava alternare la pausa mensile del ritiro e della contemplazione, una pausa 

rigeneratrice per le sue comunità e per la loro attività apostolica. 

In questo, egli modellava la sua opera formatrice su quella di Gesù, come 

è presentata nel vangelo secondo Marco, l’evangelista che focalizza la forma-

zione del Maestro nei confronti dei Dodici (e dei discepoli) nell’espressione 

programmatica “stare con lui” («Ne costituì Dodici - che chiamò apostoli - 

perché stessero con lui», Mc 3,14). 

 

“Stare con Gesù” 

In questa espressione l’evangelista Marco fissa l’intensa esperienza di vita 

comune e fraterna che ha caratterizzato i discepoli con il loro Maestro Gesù. 

Con Gesù i discepoli vivono, pregano, camminano, dialogano, si impegnano 

nella missione dell’annuncio del Regno. Ma soprattutto essi “stanno” con Ge-



7 

 

sù.  Nel vangelo secondo Marco il verbo “stare” non ha il significato di verbo 

inerte, privo di azione e di movimento. Esso delinea invece il ritratto spirituale 

del discepolo. “Stare” con Gesù designa l’atteggiamento di ascolto, di atten-

zione e di accoglienza nei confronti della sua parola, del suo insegnamento e 

del suo stile di vita. È un verbo che esprime l’attività spirituale del discepolo 

che assimila, interiorizza e rende vita della propria vita la parola del Maetsro. 

È, quindi, il verbo della meditazione e della riflessione, della sosta e del riposo, 

che la tradizione monastica medievale identificava con la ruminatio (“rumina-

re” è il verbo tipico degli animali che lentamente rimasticano nel lungo scorre-

re delle ore  notturne il cibo accumulato nella fretta del giorno). 

Uomo di molta azione e di grandi progetti, don Alberione ha per primo 

vissuto l’esperienza dello “stare con Gesù”, caratterizzata dall’intensa preghie-

ra, dalla profonda assiduità con la Parola di Dio, dalla sosta quotidiana 

dell’esame di coscienza, per attingere la forza di protendere sempre più in 

avanti se stesso e le sue fondazioni. 

 

«Riposatevi un po’» 

Ecco il contesto di questo invito di Gesù, che solo l’evangelista Marco 

contiene: «Gli apostoli si riunirono attorno a Gesù e gli riferirono tutto quello 

che avevano fatto e insegnato. Ed egli disse loro: “Venite in  disparte voi soli, 

in un luogo deserto e riposatevi un po’ ”. Erano infatti molti quelli che andava-

no e venivano e non avevano neanche il tempo di mangiare. Allora andarono 

con la barca verso un luogo deserto, in disparte» (Mc 6,30-34). 

Per l’uomo della Bibbia il “riposo” si apriva su due orizzonti decisivi del-

la sua esistenza. 

Il primo orizzonte era quello racchiuso nel significato del termine me-

nuchàh (“riposo” , “pausa”, in ebraico). Esso allude alla pace e alla sicurezza 

che l’antico popolo di Israele, nomade nel deserto,  aveva finalmente raggiunto 

possedendo la terra che Dio gli aveva promesso, entrando nelle sue città e abi-

tando le sue case. Il simbolo di questo “riposo” era la città di Gerusalemme, 

che il Salmista vede avvolta dalla protezione del Signore e circondata dalle sue 

cure:  «ha rinforzato le sbarre alle tue porte... mette pace nei tuoi confini» (cf 

Sal 147,13-14). Nella sua terra  e nelle sue città, lontano dalle minacce dei ne-

mici esterni, Israele conosce la pienezza del “riposo” di Dio (nel Salmo 95,11 

Dio ama chiamare tutta la Palestina “il mio riposo”). 

In questo primo significato, il “riposo” cui aspira l’uomo biblico diventa 

per il cristiano il simbolo della salvezza definitiva, del compimento del Regno 

di Dio annunciato da Gesù. I nemici esterni che minacciano il popolo biblico 

sono l’immagine di una minaccia più temibile che incombe sull’uomo, il pec-



8 

 

cato, che ha il potere di ostacolare l’uomo nel cammino verso la salvezza e 

verso il Regno. La sosta della preghiera e della contemplazione è necessaria 

per addestrare il cristiano a questo combattimento contro il peccato (ricordiamo 

che è proprio l’uomo della Bibbia a invocare Dio come “colui che addestra le 

mie mani alla battaglia”, per indicare la lotta quotidiana contro il male, cf Sal 

18,35). 

Il secondo orizzonte delineato dal “riposo” biblico è quello racchiuso nel 

significato del termine “Sabato”. In ebraico il verbo shabàt  indica il “cessare 

da ogni attività”. È il 

verbo che la Bibbia 

riferisce in modo par-

ticolare a Dio, che en-

tra in questo “riposo” 

dopo aver completato 

l’opera della creazio-

ne: «Dio benedisse il 

settimo giorno e lo 

consacrò, perché in 

esso aveva cessato da 

ogni lavoro che egli  

aveva fatto creando» 

(Gen 2,3). 

In questo secondo significato il “riposo” si innesta con la contemplazione 

e la lode, lo stupore e la gratitudine che l’uomo avverte davanti all’opera delle 

sue mani (e della sua mente), mediante la quale ha contribuito a far crescere e a 

rendere più perfetta la creazione. Gli antichi maestri di Israele affermavano che 

il Sabato è “l’immagine del mondo che deve venire”. L’uomo che sa dedicare 

tempo e spazio a questo “riposo” anticipa quel “mondo che deve venire”, per-

ché sostando a contemplare il proprio agire, migliorandolo e perfezionandolo 

porta a compimento il progetto che Dio ha avuto sulla creazione. Ma soprattut-

to porta a compimento, di tappa in tappa, l’immagine e la somiglianza di Dio 

che ha in sé, crescendo nel conformarsi al suo Signore nella preghiera, nel si-

lenzio e nella lode, fino a raggiungere la piena statura di Cristo. 

Primo Gironi 

  



9 

 

In comunione con la CHIESA  

 
 

Amoris Laetitia, in italiano La gioia 

dell’amore, è stata la seconda esortazione 

apostolica di Papa Francesco. Porta la data 

del 19 marzo 2016, solennità di San Giu-

seppe. Il testo raccoglie le sintesi dei due 

sinodi sulla famiglia indetti da Papa Fran-

cesco: quello straordinario del 2014, sul 

tema “Le sfide pastorali della famiglia nel 

contesto dell’evangelizzazione”; e quello 

ordinario del 2015 sul tema “La vocazione e 

la missione della famiglia nella Chiesa e nel 

mondo contemporaneo”. 

Come si comprende immediatamente, 

l’interesse del Papa è la famiglia, analizzata 

sotto diversi aspetti e prospettive. Punto 

centrale è la vocazione della famiglia, vista 

alla luce della Parola di Dio: alla base sta l’amore reciproco dei coniugi, che 

può sussistere solo in una forte spiritualità coniugale e familiare.  

Il tema offre anche a noi Gabrielini numerosi spunti di riflessione e 

preghiera. Siamo grati all’amico Matteo Torricelli, che si è impegnato a 

presentarci anche questo importante Documento del Papa. 
 

“Progredire in modi diversi a seconda dell’età 

e delle possibilità concrete delle persone” 

(Capitoli 7, 8 e 9 di Amoris Laetitia) 

Concludiamo la lettura dell’esortazione apostolica Amoris Laetitia, che ci 

accompagna da più di un anno, con un commento relativo agli ultimi tre capi-

toli, in cui Papa Francesco affronta i temi dell’educazione dei figli (capitolo 7), 

delle situazioni familiari fragili (capitolo 8) e della spiritualità coniugale e fa-

miliare (capitolo 9). Come al solito, proviamo a evidenziare i contenuti che in-

terrogano anche noi laici consacrati della Famiglia Paolina. Ma quali messaggi 

possono riguardarci direttamente in questi capitoli strettamente legati alla real-

tà familiare? 

Innanzitutto, l’importanza della formazione e del prendersi cura degli al-

tri: siamo tutti responsabili, sebbene con diversi ruoli, di accompagnare chi si 



10 

 

avvicina e muove i primi passi nel nostro Istituto, esattamente come fanno i 

genitori nei loro rispettivi ruoli con i figli. Mostrare chi è, come vive, cosa fa 

un Gabrielino non è certo un compito che possiamo ascrivere unicamente al 

Delegato o al Consiglio o ai formatori. È un compito sicuramente necessario, 

perché come ci ricorda Papa Francesco, “se la maturità fosse solo lo sviluppo 

di qualcosa che è già contenuto nel codice genetico, non ci sarebbe molto da 

fare. La prudenza, il buon giudizio e il buon senso non dipendono da fattori 

puramente quantitativi di crescita, ma da tutta una catena di elementi che si 

sintetizzano nell’interiorità della persona; per essere più precisi, al centro del-

la sua libertà” (n. 262). La famiglia è dunque il luogo dove sviluppare maturi-

tà e libertà per “diventare grandi”, cioè essere donne e uomini realizzati e feli-

ci. L’Istituto è il luogo dove maturità e libertà trovano una nuova dimensione, 

quella della scelta vocazionale. 

Papa Francesco, indica inoltre due “strumenti”, se così possiamo chiamar-

li, per una vita serena in famiglia: la correzione fraterna e la condivisione. Non 

ci fermeremo qui sul loro significato, ma riportiamo due attenzioni particolari 

che ci vengono suggerite e che ci possono riguardare direttamente: “La corre-

zione è uno stimolo quando al tempo stesso si apprezzano e si riconoscono gli 

sforzi e quando il figlio scopre che i suoi genitori mantengono viva una pazien-

te fiducia. […] La cosa fondamentale è che la disciplina non si tramuti in una 

mutilazione del desiderio, ma in uno stimolo per andare sempre oltre” (nn. 

268-269); e ancora: “Quando si propongono i valori, bisogna procedere a po-

co a poco, progredire in modi diversi a seconda dell’età e delle possibilità 

concrete delle persone, senza pretendere di applicare metodologie rigide e 

immutabili” (n. 273). In altre parole, si richiama all’attenzione e al rispetto 

verso l’altro tipici di un ambiente familiare sano, dove l’amore non impedisce 

di manifestare all’altro il proprio dissenso verso ciò che fa o che dice, a patto 

che il confronto sia orientato al bene presente e futuro della persona e della re-

lazione. Questo aspetto è senz’altro di ispirazione anche per noi e possiamo 

impegnarci a viverlo nel nostro Istituto e nella Famiglia Paolina. Si tratta di un 

percorso concreto che richiede pazienza e conoscenza di sé e dell’altro, deside-

rio di camminare insieme verso un’unica meta, la santità, sorretti e motivati da 

ciò che ci accomuna (la fede, la stessa vocazione, le stesse difficoltà) e acco-

gliendo la reciproca diversità. 

La stessa attenzione Papa Francesco dedica alle cosiddette “situazioni ir-

regolari” nell’ambito familiare, quelle situazioni, cioè, che non corrispondono 

ancora, o non più, all’insegnamento della Chiesa sul matrimonio: ad esempio, 

convivenze e coppie separate o divorziate. A più riprese si ribadisce la necessi-

tà di un discernimento che sia particolare, cioè che consideri ogni situazione 

per sé, senza per forza catalogarla e gettarla in un unico enorme calderone di 



11 

 

irregolarità che vengono trattate tutte allo stesso modo. Attenzione al singolo 

caso, dunque, senza però rinunciare o anche solo perdere di vista il fulcro 

dell’insegnamento sul matrimonio: “Per evitare qualsiasi interpretazione de-

viata, ricordo che in nessun modo la Chiesa deve rinunciare a proporre 

l’ideale pieno del matrimonio, il progetto di Dio in tutta la sua grandezza. […] 

Comprendere le situazioni eccezionali non implica mai nascondere la luce 

dell’ideale più pieno né proporre meno di quanto Gesù offre all’essere umano. 

Oggi, più importante di una pastorale dei fallimenti è lo sforzo pastorale per 

consolidare i matrimoni e così prevenire le rotture” (n. 307).  

La proposta vocazionale è una, dunque, anche per noi Gabrielini; ma i 

tempi e i sentieri per raggiungere questa meta sono tanti quanti siamo noi: la 

storia di ciascuno, la ma-

turità, il modo di gestire la 

propria libertà, il coraggio 

di amare, il rapporto col 

fallimento, e molto altro, 

sono tutti elementi che ci 

caratterizzano individual-

mente e ci fanno percorre-

re strade diverse, a volte 

anche non comuni, tortuo-

se, più lunghe o più brevi, 

che però hanno tutte la 

stessa dignità e diritto ad 

essere accompagnate e va-

lorizzate in nome della 

fraternità che ci vede tutti 

figli dello stesso Padre. 

Matteo Torricelli 

  



12 

 

 
    

 

PAROLE DI LUCE 

 
P  P  P:  PICCOLI PASSI POSSIBILI  

«Se tu fossi tempo io sarei l’attesa. […] L’impegno e la costanza di im-

parare a costruire una promessa» (Giordana Angi). 
 

Tutti nella vita abbiamo avuto e abbiamo bisogno di avere al nostro 

fianco qualcuno che ci incoraggi, che ci dica parole di stima, di fiducia, paro-

le che fanno alzare lo sguardo, che danno dignità. 

Tutti nella vita abbiamo avuto e abbiamo bisogno di qualcuno che ci 

sproni, ci corregga, sia con noi sincero, ci dica la verità, ci ami per quello che 

siamo, che intravveda quello che possiamo diventare e si faccia compagno di 

viaggio. 

Tutti nella vita abbiamo avuto e abbiamo bisogno di avere al nostro 

fianco qualcuno che cammini con noi, non che cammini per noi; ma condivi-

da i passi possibili che riusciamo a fare.  

Tutti nella vita abbiamo avuto e abbiamo bisogno di Gesù che, come 

con i discepoli di Emmaus, si faccia nostro compagno di viaggio, ci apra la 

mente per consegnarci alla Parola, ci faccia ardere il cuore per sentire 

l’amore, sostenga la volontà per cogliere le potenzialità che abbiamo dentro 

e renderle disponibili. 

Nella vita tutti noi abbiamo avuto bisogno di qualcuno al nostro fianco. 

Questa vita, oggi, chiede che noi diventiamo sostegno, che ci prendiamo cu-

ra, che accompagniamo i passi possibili di quanti cercano il Signore, di quan-

ti si sono allontanati ma lo guardano da lontano, di quanti ancora non lo co-

noscono. 

«È bene essere autosufficienti e fidarsi delle proprie abilità, ma anche 

gli altri hanno un mondo da offrire che rischiamo di perderci. […] È bellissi-

mo ricevere aiuto quando se ne ha bisogno, ma è altrettanto meraviglioso po-

terlo offrire e sapere di aver fatto anche una piccola differenza nella vita di 

qualcun altro. […] Se lasciassimo entrare le persone nella nostra vita farem-

mo loro un grande dono: la possibilità di aiutarci» (Cf Gail Honeyman, Elea-

nor Oliphant sta benissimo, Milano, Garzanti 2002, pp. 343-344). 
 

                                                                         Tosca Ferrante, ap 

 



13 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Gabrielini 

pubblicando una serie di contributi volti a far cono-

scere, attraverso i principali episodi, la vita e la 

missione del nostro amato Fondatore, don Giacomo 

Alberione. 

 
 

 

Crescita e consolidamento 

(1920-1923) 

 

Se il 1919 va ricordato per l’impulso dato 

alla vita spirituale, il 1920 apre la fase del con-

solidamento. I ragazzi di don Alberione percor-

sero con intensità ed esuberanza le vie inconsuete e misteriose della Provvi-

denza, riponendo “una grande fiducia nel Direttore, nel Padre, cui Dio li aveva 

affidati”, perché “sapevano ch’egli non cercava che il loro bene”. “Non sape-

vano dove proprio andassero”, sottolineano ancora le cronache, ma “erano 

tranquilli, e facevano le cose con fervore di spirito, e con convinzione 

d’animo” e “si lavorava con più zelo e con più buona volontà”. Uno di loro, in 

casa dal novembre 1919, confermerà: «Fede senza vedere, fu quella dei primi 

Paolini che si raccolsero attorno a Don Alberione, attirati ed entusiasmati dalla 

sua parola anche se non esisteva ancora nulla per giustificare quella loro piena 

adesione e speranza nel futuro che veniva loro descritto». 
 

Dal Seminario alla Scuola Tipografica. 

La crescita vocazionale nei primi anni del dopoguerra fu dovuta ai chieri-

ci del Seminario albese che dopo il servizio militare in zona di guerra passaro-

no alla Scuola Tipografica. Avevano avuto come Direttore spirituale e inse-

gnante don Alberione, il quale «era facile che parlasse dei grandi bisogni della 

Chiesa in quei primi anni del secolo», sicché «parecchi, apertasi la prima casa, 

domandarono di entrarvi… Ottimi chierici: tornavano dalla guerra temprati 

nelle virtù, anche dalle nuove prove e sofferenze; ed anche con larghi ideali di 

apostolato». Palpabile fu lo sconcerto in diocesi e la tensione che si venne a 

creare tra il Vescovo, mons. Giuseppe Francesco Re, e don Alberione, fomen-

tata ad arte anche da accuse gratuite nei confronti di quest’ultimo. Egli scriverà 

al riguardo: «Circostanze delicate e l’amore alla diocesi (che, però, non scar-

seggiava affatto di clero) indussero a limitare le accettazioni». Nel 1920 gli in-



14 

 

gressi furono otto, e sono proprio gli interessati a smentire l’accusa di plagio e 

a testimoniare il solido legame di fraterna e partecipata vicinanza del Direttore 

spirituale sperimentato in un tempo difficile: «Mentre i Superiori del seminario 

sembravano averci dimenticati, proprio nei lunghi anni di solitudine e di peri-

colo, l’unico che seppe seguirci fu il Teologo Alberione, il quale si teneva in 

costante relazione epistolare con ognuno». 
 

Finalmente a casa! 

Il bisogno di una casa propria e idonea si faceva impellente, sia  per 

l’aumento dei giovani sia per sistemare in un unico spazio abitativo il ramo 

maschile e femminile e la tipografia, dislocati in case d’affitto in tre parti di-

verse della città. Sul terreno adocchiato, e 

comperato tra sacrifici economici e diffi-

coltà politiche, sorgeranno via via le case 

paoline con la tipografia e la grande chiesa 

di San Paolo Apostolo. 

«Coraggio! L’anno venturo avremo 

una grande tipografia, una bella casa e in 

seguito una bella chiesa che dedicheremo 

a San Paolo: ma noi non ci fermeremo so-

lo in Alba», confidò don Alberione ad un 

giovane chierico nel novembre del 1920. 

Il primo tronco della Casa San Paolo ven-

ne infatti inaugurato ufficialmente il 5 ot-

tobre 1921; il secondo, “che deve essere il 

nido per le Figlie di S. Paolo”, il 7 no-

vembre 1922. Sorse anche la nuova cappella dedicata a S. Paolo Apostolo, de-

corosa e capiente, aperta agli abitanti della zona, “dove poter pregare per la 

Buona Stampa” e “centro delle principali devozioni che la Pia Società S. Paolo 

intende diffondere”. 

In alcune cose, all’occorrenza, il Teologo s’industriò per una certa autar-

chia, come la macchina per formare i caratteri tipografici, la cartiera per fab-

bricare la carta, la mattoniera per produrre e la fornace per cuocere i mattoni 

quando si trattò di erigere la chiesa a S. Paolo; oppure il mulino e il forno “che 

preparano l’ottimo pane”, la macchina per le paste che “funziona egregiamente 

come le bocche”, la “vacca maestosa” che dà latte in abbondanza, l’orto e le 

galline. 

 

 



15 

 

Dalla Scuola Tipografica alla Pia Società S. Paolo. 

Ora si comincia, titola UCBS del luglio 1921 e spiega: «Finalmente si 

avrà presto una casa adatta allo scopo; vi è un numero sufficiente di persone 

che si sono legate come in una società di anime, di volontà, di cuori per l’opera 

della stampa buona». Concluso il periodo di preparazione (1914-1921), «la ca-

sa prende il suo vero nome “Pia Società S. Paolo”». 

Avvenne il 5 ottobre 1921. In concomitanza con l’inaugurazione e la be-

nedizione della casa da parte del Vescovo mons. Re, don Giacomo Alberione e 

tredici giovani emisero la professione religiosa, di cui fa fede l’immaginetta-

ricordo: “Costituzione della Pia Società S. Paolo e Professione Religiosa”. Si 

trattò di voti perpetui in forma privata, non avendo ancora l’Istituzione 

l’approvazione diocesana. La presenza rassicurante del Vescovo fu, comunque, 

di buon auspicio e favorì i primi passi presso la Santa Sede. 
 

Dinamismo apostolico. 

La “Scuola Tipografica 

Editrice” – questa la nuova de-

nominazione dal 1920 – , sita 

ora in via San Paolo, fu il brac-

cio operativo della Pia Società 

con un fervore di attività e ini-

ziative. Un passo ardito del 

Fondatore nel 1921 fu quello di 

acquistare in blocco il macchi-

nario di una tipografia di Sesto 

San Giovanni (Milano) che 

vendeva per fallimento: dodici 

macchine da stampa, tre linoty-

pe, una monotype, gli accessori 

di compositoria e legatoria, e 

persino un camion. Furono i 

suoi giovani a smontare le mac-

chine, caricarle sui vagoni e ri-

montarle una per una. 

Un incremento decisivo 

ebbe l’apostolato. Crebbe la ti-

ratura di Gazzetta d’Alba ora sotto la direzione di don Timoteo Giaccardo; il 1° 

settembre 1921 iniziò le pubblicazioni la rivista La Domenica seguita nel 1922 

dalla rivista similare Una buona parola; proseguì il suo corso il periodico Vita 



16 

 

Pastorale (già attivo dal 1916), oltre ai nume-

rosi Bollettini parrocchiali e altro ancora: libri 

di istruzione ed educazione religiosa, di letture 

amene, cui diede notevole apporto don Ugo 

Mioni, proveniente da Trieste e temporanea-

mente (1922/1923) membro della Pia Società, 

“mago della penna”, dicono le cronache, “che 

ne scrisse… oltre 360!”, letto con entusiasmo 

da giovani e adulti. 

Ordinazioni sacerdotali. 

«L’Apostolato della Buona Stampa è 

missione eminentemente ed essenzialmente 

sacerdotale, e benedetto sia il Signore che av-

vicina al sacerdozio coloro che alla bella missione han consacrato le energie e 

la vita», scrive UCBS allorché informa delle sacre ordinazioni che costellano il 

1922 e il 1923. Nove nuovi sacerdoti: quattro nel 1922, cinque nel 1923. Fra 

questi don Desiderio Giovanni Costa, “il primo alunno della Scuola Tipografi-

ca”, ordinato il 22 dicembre 1923, che «ne visse da principio la vita; camminò 

tranquillo tra le vie buie; unì lo studio al lavoro e la pietà allo zelo; aggiunse 

intanto la laurea di Dottore in scienze sociali; oggi la messa consacra quel la-

voro e premia quella fede, e dice che la Casa era buona e cara a Dio».  

Quanto all’aspetto formativo-carismatico, 

il “colore paolino” trovò espressione e indiriz-

zo nel manuale Le Preghiere della Pia Società 

S. Paolo, preghiere quotidiane e coroncine “da 

recitarsi in Casa”, date “a poco a poco dal Si-

gnor Teologo” e “raccolte in un libretto e 

stampate” nel 1922. 

Infine, dallo Stato personale pubblicato 

“Nell’onomastico del Padre, Teologo Giacomo 

Alberione”, veniamo a sapere che al 25 luglio 

1922, tra professi/e e alunni/e in formazione, la 

Pia Società S. Paolo contava 97 persone e le 

Figlie di S. Paolo 28. 

Giuliano Saredi, ssp 

  



17 

 

La parola del Fondatore   

 

 

“Fare la Visita, partecipare alla Messa, accostarci alla Comunione 

seguendo il metodo, l’indirizzo che abbiamo imparato” 

 

Siamo tutti usciti dalla settimana di esercizi spirituali, che abbiamo vissu-

to con buon impegno, e con la “determinazione speciale” – per usare 

l’espressione di don Alberione – di avviare un anno spirituale-apostolico mi-

gliore e più fecondo di progresso. Tutto questo ha trovato conferma nel pro-

getto spirituale, che ognuno ha formulato. 

Ci può essere di ulteriore aiuto meditare sulle raccomandazioni che il 

Fondatore rivolgeva ai giovani juniores paolini, a conclusione dei loro eserci-

zi, predicati dal Fondatore stesso nel luglio 1933.  

Il testo si può leggere nel volume VIVIAMO IN CRISTO GESÙ (VCG, pp.160-

162). 

Pietà eucaristica 

«Che cosa dire di più? Ho detto che vo-

glio essere brevissimo perché [al termine de-

gli esercizi] è tempo di fare, non di parlare. 

Ma guardate: vi è un libro intero su questo, 

intitolato: Esercizi spirituali davanti al SS.mo 

Sacramento, fatti dal Beato Eymard. Io li ho 

fatti una volta, questi Esercizi così; e sono sta-

to molto contento; e ho provato poi a farli
 3
 

anche ad una comunità religiosa, in cui si era 

rallentato il fervore, ed ebbero tanto frutto di 

conversione. 

Ed è in quel Tabernacolo che c’è la Via, la Verità e la Vita! Non è cam-

biato Gesù: oh, tutt’altro! È solo completato il suo ufficio e migliorato, perché 

Egli lo compie, sì, più silenziosamente, ma più efficacemente, e in tutti i luo-

ghi, perché tutti possano approfittarne e tutti possano godere della sua miseri-

cordia. 

                                                 

3
 A dettarli o guidarli. 



18 

 

Come sarà la pietà eucaristica? Qui ricordo le principali cose che volevo 

dire sulla pietà paolina: fare la Visita, partecipare alla Messa, accostarci alla 

Comunione seguendo il metodo, l’indirizzo che abbiamo imparato: «Io sono la 

Via, la Verità e la Vita». 

La Visita: nella prima parte leggete il Vangelo, le Epistole di San Paolo; 

riassumete ciò che avete studiato o che avete meditato, e poi recitate i misteri 

gloriosi. 

Nella seconda parte fate l’esame di coscienza, che consiste nel meditare 

un po’ il vostro modello Gesù: vedere i divini suoi insegnamenti, la sua vita 

religiosa... E dopo di aver guardato il modello, dare col pennello una pennellata 

alla nostra anima: come se uno stesse davanti ad un bambino e lo guardasse e 

cercasse di ricopiarlo sopra la tela. Così l’esame di coscienza consta di due par-

ti: ammirare Gesù Via e cercare di modellarci sopra di Lui, sino a diventare al-

tri Gesù Cristo: «Finché sia formato Cristo in voi» (Gal 4,19). 

Nella terza parte della Visita si chiedono le grazie: partendo dalle virtù 

teologali e passando alle virtù cardinali e morali, le beatitudini evangeliche, i 

doni dello Spirito Santo, i suoi frutti, tutte le grazie necessarie alla vita religio-

sa, raccomandando al Signore tutti i propositi fatti, tutti e quattro i doveri di 

pietà, di studio, di apostolato, di povertà. 

La Messa divisa in tre parti, secondo i tre punti. 

La prima parte va dal principio all’Offertorio escluso, e consideriamo Ge-

sù Verità; specialmente penetriamo l’Epistola e il Vangelo e recitiamo il Cre-

do. 

La seconda parte va dall’Offertorio al Pater escluso, e consideriamo Gesù 

Via. E Gesù è Via in tre maniere: 1) nell’immolarsi per le anime: capire che 

cos’è l’apostolo che si immola; 2) nel dare la gloria giusta al Padre, il vero 

onore, il più puro amore: e consideriamo che noi dobbiamo essere disposti a 

dare anche la vita per il Signore, tutto, nulla riservare per noi; e se avessimo un 

filo che non fosse di Dio, strapparlo per essere intieramente suoi; 3) nel darci il 

mezzo di glorificare, di soddisfare, di supplicare, di intercedere presso il Padre: 

noi in Gesù Cristo abbiamo poteri divini. 

La terza parte va dal Pater al fine, e consideriamo Gesù Vita. Il centro è la 

Comunione, e noi dobbiamo in questa parte cercare di unirci bene a Gesù: 

unirci con una Comunione di mente, di volontà e di cuore, e domandare quindi 

tutte le grazie che ci sono necessarie, e specialmente, se ci è possibile, fare la 

Comunione sacramentale. 



19 

 

La Comunione. Il primo atto è un atto di fede: Gesù è la Verità; il secondo 

è un atto di amore: Gesù è la Via, e noi ci proponiamo di seguirlo; il terzo è un 

atto di domanda e di supplica al Signore: Gesù è la Vita. E così dopo, nel rin-

graziamento, si ripetono questi atti fatti nell’ordine inverso, e cioè mentre nella 

preparazione supplichiamo Gesù che ha da venire e che è ancora nel Taberna-

colo, nel ringraziamento supplichiamo Gesù che è nel cuore. 

E così la nostra pietà diventa paolina. Se voi progredirete così, in un anno 

avrete grandi vantaggi, molti beni spirituali. Ma bisogna camminare silenzio-

samente e raccolti, senza affanno e con fiducia. Nessuna soverchia preoccupa-

zione, nessuno scrupolo, ma con diligenza e con devozione. 

Vi benedica dunque il Signore. Io ho molta fiducia se voi vi accostate al 

Tabernacolo: accostatevi intimamente, intieramente, perché avete bisogno di 

tanti doni, di tante grazie. Il nostro amico, il nostro sostegno, la nostra forza è 

Gesù: Egli è il nostro Maestro. Sì, è vero: noi ci lamentiamo qualche volta; ma 

ci lamentiamo sempre a torto. Ah, se avessimo pregato di più, non è vero che 

saremmo molto più buoni? Non abbiamo forze, ci sentiamo deboli, troviamo 

[qualche dovere] troppo difficile, non riusciamo... Oh, adoperiamo tutti i mez-

zi! Abbiamo Gesù con noi, non temete: Egli è con noi, di là vuole illuminare. 

Abbiate solo l’umiltà e il dolore dei peccati, e poi camminare avanti: vedrete 

l’efficacia. 

Sia lodato Gesù Cristo». 

 

Il santo Cura-

to d’Ars (san Gio-

vanni Maria Vian-

ney) narrava di un 

contadino che tutte 

le sere, alla stessa 

ora, entrava solo 

soletto nella chiesa 

della sua parroc-

chia, si sedeva 

nell’ultimo ban-

co…, e guardava 

fisso il Tabernacolo. Stava lì fermo in silenzio per lungo tempo, non aveva libri 

di preghiere perché non sapeva leggere, né corona di Rosario. 

Incuriosito dal singolare comportamento di quell’anziano contadino, san 

Giovanni Maria Vianney una sera gli si avvicina e gli chiede: «buon uomo, ho 

osservato che ogni giorno venite qui alla stessa ora e nello stesso posto. Vi se-



20 

 

dete e state lì. Ditemi: cosa fa-

te?». Il contadino, scostando per 

un attimo lo sguardo dal Taber-

nacolo, rispose: «Nulla, signor 

parroco…. io guardo Lui e Lui 

guarda me».  

Leggendo la meditazione 

proposta del nostro Fondatore, in 

particolare nel paragrafo ineren-

te la Visita, mi è tornato alla 

mente questo racconto, che sem-

pre mi ha colpito e impressionato 

positivamente. E ogni volta che 

faccio la visita o il momento di 

adorazione vorrei anche io essere come quel contadino...  

Un atteggiamento che possiamo ritrovare anche nelle ultime frasi che il 

Primo Maestro scrive esortandoci e invitandoci ad essere persone umili e ad 

avere sempre fiducia in DIO, nel cammino quotidiano della vita... Solo così 

esperimenteremo la forte efficacia del progetto che Dio ha per ognuno di noi ! 

Teogabri 

  



21 

 

 
 

Sabato 7 ottobre 

BEATA VERGINE MARIA DEL ROSARIO 
 

 
 

La preghiera del Rosario è fruttuosa. Le più belle grazie pubbliche e 
private si sono ottenute col Rosario… Molte conversioni, molte belle vo-
cazioni, molte istituzioni sono legate al Rosario. Una terza parte di Ro-
sario fa capire cose difficili, ritornar la pace all’anima, ridona speranza 
e conforto ad una famiglia. 

Beato Giacomo Alberione 

  



22 

 

 “Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella preghie-

ra contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflettere, 

considerare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando a 

“ragionare” solo come Gesù insegna. 

Da questo numero l’amico Giancarlo Infante ci offre alcuni contributi 

sulla vita teologale. A cominciare dalla virtù della fede. 

 

1. LA BUONA BATTAGLIA DELLA FEDE IN TEMPI DIFFICILI  
 

Il momento storico che stiamo vivendo si articola, di giorno in giorno, se-

condo prospettive inquietanti. Appena superata una crisi sanitaria estesa in tut-

to il mondo si prospetta, a tratti, il pericolo dell’espansione della guerra tra le 

grandi potenze in territorio europeo e addirittura in campo mondiale. Nel frat-

tempo, le bizzarrie metereologiche, in alternanza di siccità ed alluvioni, creano 

danni e disastri naturali sul nostro suolo e in varie zone del mondo. D’altra par-

te, i flussi migratori, spesso collegati a vere e proprie tragedie umanitarie, ri-

versano sulle nostre coste persone di ogni 

etnia ed età, creando problematiche socia-

li e gravi difficoltà in chi è tenuto ad eser-

citare il dovere dell’accoglienza. Sono 

tempi quindi assai difficili non solo per la 

collettività, ma anche in ambito individua-

le, per via di una crisi economica e politi-

ca che tocca nel vivo soprattutto gli indi-

vidui poveri di risorse. Sembra addirittura 

che tutta la civiltà occidentale cresciuta 

nell’arco di due millenni stia giungendo 

celermente allo stato di “malato termina-

le” (F. Rampini, Corriere della Sera, 21 

novembre 2021). 

L’immagine della presente modernità 

sarebbe pertanto del tutto desolante, se 

non fosse per lo squarcio di luce che deri-

va dalla fede in Gesù Cristo. Il quale tut-

tavia non risparmiò di presagire gli in-

quietanti e drammatici momenti che travaglieranno il mondo, “in illis diebus” 

(Mc 13, 24), nei terribili giorni che segneranno la fine dei tempi. Ma non la fi-

ne della vita. Altre volte, nel passato, la drammaticità delle circostanze aveva 



23 

 

fatto credere di essere giunti al termine della storia. La quale, tuttavia, conti-

nuava a scorrere tranquillamente, come fortificata dalle crisi che attanagliavano 

l’umanità, in sfida ad ogni speranza. Anche questa volta possiamo quindi spe-

rare e credere che i segni negativi dell’epoca presente preludano alla nascita di 

un mondo cristianamente nuovo, che peraltro non può determinarsi se non al 

termine della dimensione storica e dello stato dei fatti ancora in corso.  

Il trascorso fluire degli eventi ha infatti messo in luce che da ogni crisi è 

sempre sbocciata una soluzione impensata e feconda di bene, riconducibile ai 

misteriosi disegni di Dio, piuttosto che ai discutibili progetti degli uomini, 

spesso palesemente smentiti dai successivi imprevedibili sviluppi. Tutto que-

sto, a conferma di quanto indicato da Gesù con il simbolo del vino nuovo da 

riporre in otri nuovi (cf Mt 9,17). Occorre pertanto creare una nuova forma 

mentis del tutto fondata in Cristo, che sia in grado di accogliere quanto la San-

tissima Trinità sta preparando per tutti noi, come ribadisce S. Pietro circa i cieli 

nuovi e la terra nuova già annunciati nelle profezie bibliche (cf 2Pt 3,13). An-

che S. Paolo conferma tale attesa, in senso ampio e cosmologico, con toccanti e 

famose parole: “Sappiamo infatti che tutta la creazione geme e soffre le doglie 

del parto fino ad oggi… nella speranza di essere liberata dalla schiavitù della 

corruzione” (Rm 8,22). E proprio le doglie del parto, sempre più estese a livel-

lo mondiale, sembrano caratterizzare la nostra conflittuale attualità. 

Ripensando ai fatti storici che hanno lacerato e segnato con lutti e sofferen-

ze di vario genere l’intero Occidente, come non soffermarsi a meditare sulla 

caduta del grandioso Impero Romano, sulle invasioni barbariche, le epidemie 

di peste e colera che hanno attraversato il Medio Evo, la nascita dell’Islam e le 

guerre che hanno drammaticamente contrapposto religioni e popoli, e ancora 

molti altri eventi? Tuttavia, proprio a partire da tali travagli, la Chiesa, in vari 

ed opportuni modi, è potuta intervenire tangibilmente nella storia, diffondendo 

con profitto tra le genti di ogni estrazione sociale e politica, i precetti della dot-

trina cristiana, consolidando nel contempo il proprio Magistero.  

Si evidenzia in proposito l’opera evangelica suscitata da san Benedetto, con 

la creazione di solide e laboriose comunità monastiche che accorparono intorno 

a sé gruppi di persone e pellegrini in preda allo sbando, a causa dello sfalda-

mento delle strutture mentali e sociali fino allora ritenute incrollabili. La sem-

pre attuale Regola di san Benedetto, la famosa Ora, labora et lege, era e conti-

nua ad essere un codice teologico rivolto alla creazione, al mantenimento e allo 

sviluppo armonico di una comunità di fedeli. Il suo punto di partenza, e di arri-

vo, è sostanzialmente l’individuo, che vive e forma una collettività in continuo 

rapporto con il Cristo, fondato su un atteggiamento di profonda e sincera umiltà.  

Essendo la virtù dell’umiltà indice di vera carità, e quindi il fondamento di 

tutto lo spirito cristiano, nel Capitolo VII della sua Regola, il Santo si sofferma 



24 

 

nel descriverne i gradi, utilizzando la metafora della scala di Giacobbe, come 

immagine della nostra vita sulla terra: “Riteniamo infatti che i due lati della 

scala siano il corpo e l’anima nostra, nei quali la divina  chiamata ha inserito i 

diversi (dodici) gradi di umiltà o di esercizio ascetico per cui bisogna salire”. 

In tal modo, esorta ancora san Benedetto, armati di fede e di opere buone, sotto 

la guida del Vangelo, ci si avvia per le sue vie fino a meritare la visione del 

Cristo, che ci ha chiamati nel suo regno (Cfr. Prologo).  

Il programma etico ed ascetico benedettino di conversione individuale e so-

ciale alla dottrina cristiana consentì di istituire in tutto il suolo europeo comu-

nità cenobitiche ben strutturate e autonome. Intorno a queste si aggregarono 

popolazioni in disarmo, rianimate da una fede concreta ed operativa che, at-

tuandosi, diveniva l’antidoto contro lo sfaldamento ideologico e sociale in cor-

so. Infatti, la fede, se risvegliata e stimolata all’azione dall’amore divino, Cari-

tas Christi urget nos (2Cor 5,14), è in grado di trasformare la mentalità degli 

uomini e conseguentemente la realtà nella quale essi sono inseriti, imprimen-

dovi l’azione divina che Dio realizza nonostante la debolezza e la fallibilità 

delle sue creature predilette. 

Rispetto ai tempi lenti del passato, gli ultimi decenni della nostra storia 

hanno subito un’accelerazione impensabile, anche grazie all’evoluzione della 

tecnologia elettronica ed informatica, che in breve ha profondamente trasfor-

mato la società, perfino negli aspetti etici e comportamentali, in modo del tutto 

imprevedibile. Tuttavia, questa stessa positiva crescita delle conoscenze scien-

tifiche e tecnologiche si è in gran parte sviluppata anche per fini bellici e mili-

tari, con grave pericolo per 

l’umanità intera. A tale riguardo, 

dopo le bombe atomiche fatte 

cadere dagli americani su Hiro-

shima e Nagasaki, nell’agosto 

del 1945, Einstein sconsolato 

commentò: “Non ho idea di qua-

li armi serviranno per combattere 

la terza Guerra Mondiale. Ma la 

quarta sarà combattuta coi ba-

stoni e le pietre”.  

Il mondo è infatti potenzialmente in grado di autodistruggersi mediante 

quella stessa scienza che ha consentito il suo positivo sviluppo tecnologico ed 

esistenziale. Ma che prontamente è stata sfruttata per fini bellici da un potere 

economico e politico avverso alle linee evangeliche, da sempre rivolte 

all’edificazione di un regno di pace e di concordia sociale, immagine e pream-

bolo della futura patria celeste (cf Fil 3,20). A tale riguardo, il beato don Gia-



25 

 

como Alberione attestò che: “falsissime ideologie travagliano l’umanità e mi-

nano nella base il Cristianesimo” (Prediche 5,66). La diffusione di tali idee in-

gannevoli all’interno della mentalità comune si realizza ancora ai nostri giorni 

mediante l’uso alterato della stampa e degli altri mezzi di propaganda, abil-

mente manovrati al fine di promuovere campagne mediatiche così efficaci da 

disorientare anche coloro che in base alla loro fede dovrebbero essere in grado 

di riconoscerle e ostacolarle in modo ancora più efficace. 

L’essere cristiani in questo tempo insidioso richiede infatti una fede confor-

tata da una preparazione maggiore rispetto al passato, che faciliti lo sviluppo di 

un accentuato senso critico circa gli stati d’animo collettivi, mediaticamente 

creati e diffusi secondo le linee del laicismo anticristiano. Pertanto, come esor-

tò il Signore nei giorni più impegnativi della sua vita terrena, occorre fare mol-

ta attenzione ai segni dei tempi ed essere vigilanti, non solo per non essere in-

gannati. Ma anche perché ignoriamo quando sarà il momento del ritorno glorioso 

del Figlio dell’uomo nel quale ognuno e tutti saremo giudicati (cf Mc 13,33-37).  

La sequela Christi non deve pertanto lasciare quanti vi aderiscono nella 

stessa condizione di quelli che ne sono estranei. Ma nemmeno deve ricadere in 

un senso di ottimismo facilmente prossimo alla leggerezza di coloro che cam-

minano con gli occhi socchiusi di fronte alla drammaticità degli eventi attra-

versati. La fede in Cristo deve necessariamente essere in grado di soverchiare 

la contingenza dei fatti, per quanto inquietanti, e mettere a fuoco quanto la vi-

sta ordinaria non è in grado di cogliere fra i veli delle nebbie mentali. È vero 

infatti quanto afferma Edith Stein in proposito: “Più che la ragione, è la via 

della fede che ci dà Dio: quel Dio che ci sta accanto personalmente, amante e 

misericordioso e che ci dà una sicurezza come nessuna conoscenza naturale ci 

può dare” (Pensieri  ̧Edizioni ODC, Roma 2017, pp. 18-19). 

Per tale ragione, una fede salda, “radice di ogni santificazione e di ogni 

apostolato e di ogni stabilità” deve essere incentrata quanto più possibile “su 

due centri (che si completano e si riducono ad uno); Tabernacolo e Vangelo: 

sopra Gesù-Eucaristico, sotto il Vangelo” (G. Alberione, ACV, p.196). Da tale 

equilibrio dinamico, la pianta buona si radica nelle profondità, nonostante le 

insidie celate nel terreno. Gli elementi di crescita, infatti, a volte si sviluppano 

proprio a partire da fattori oscuri e negativi. Dai quali tuttavia si distaccano in 

modo netto con la stessa crescita, operata dal divino Agricoltore. Il quale, a sua 

gloria, riesce a trarre il bene dal male, un raccolto abbondante anche da dove 

non ha seminato (cf Mt 25,26).  

Giancarlo Infante 

  



26 

 

Comunicando tra noi… 

 

INTERVISTE-TESTIMONIANZE 

 

Proseguiamo, con questo numero, la pubblicazione di varie testimonianze, of-
ferte da alcuni Gabrielini, intervistati recentemente dagli amici Matteo Torricelli e 

Stefano Golinelli. 

Dopo la  testimonianza di Marco Aringhieri, ecco quella di  

Piero SPELTA 
 

Ciao, Piero. Cosa racconteresti a chi non ti conosce per presentarti? 

Mi chiamo Piero, ho 81 anni e abito nell’ultimo comune a sud della pro-

vincia di Lodi, adiacente al grande fiume Po, che alla sponda opposta bagna 

Piacenza. I miei cari genitori erano coltivatori mezzadri, ma io non ero portato 

a proseguire questa attività, perché mi sentivo chiamato a ben altro. Dopo aver 

frequentato le elementari, seguirono tre anni di avviamento professionale e a 

quindici anni iniziai a lavorare in officina, prima come apprendista e poi come 

operaio tornitore.  

A ventidue anni par-

tecipai al concorso pub-

blico presso la scuola 

media del mio paese, lo 

vinsi e fui assunto come 

bidello, professione che 

svolsi con tanta passione 

per ben trentatré anni. Il 

1° settembre 1998 rag-

giunsi la pensione e da 

allora mi sono dedicato al volontariato sempre nella mia parrocchia, prima nel-

la Caritas, e poi nel sociale, attività che tuttora svolgo. 
 

Per te dunque volontariato è sinonimo di apostolato. Puoi raccontarci 

qualcosa di più sul tuo apostolato? 

Attraverso l’apertura di uno sportello sociale, il mio apostolato è sempre 

rivolto a chi ha più bisogno di aiuto: anziani, malati e famiglie, ora sempre più 

in difficoltà. Cerco ogni volta, dal gesto più umile e nascosto a quello più visi-

bile, di restituire dignità ad ogni persona che incontro nel mio servizio, che 



27 

 

svolgo sempre con tanta passione, avendo scelto di stare dalla parte dei più de-

boli e indifesi. Solo rispondendo all’Amore con altrettanto amore e cercando 

sempre con sincerità la volontà di Dio, mi sento in pace. Realizzo così la mia 

vocazione e mi sento sicuro e felice di “appartenere totalmente al Signore”. 

Come hai conosciuto l’Istituto San Gabriele Arcangelo? 

Ho conosciuto l’ISGA attraverso un amico anche lui dell’Azione Cattoli-

ca, Egidio G.: notavo che ogni mese lasciava la parrocchia per partecipare ad 

una giornata di ritiro e ogni anno, in estate, si assentava per una settimana per 

partecipare agli esercizi spirituali. Notavo pure che era molto fedele a questi 

appuntamenti e ciò mi incuriosiva: non sapevo dove andasse e a quale movi-

mento appartenesse. 

Mi sentii stimolato a chiedergli delucidazioni, perché anch’io, dopo ogni 

anno di lavoro, sentivo la necessità di riservarmi alcuni giorni di pausa spiri-

tuale. Così nel 1983 mi invitò ad Ariccia ad un corso di esercizi spirituali in-

sieme agli amici Francesco B. e Angelo B. della mia diocesi. Lì incominciai a 

sentire parlare dell’Istituto San Gabriele Arcangelo e da quel momento presi in 

seria considerazione la forma di “consacrazione per laici” da vivere nella so-

cietà.  

Cosa ti ha attratto di questa particolare forma di vita? 

Riguardo la mia scelta di vita non mi sentivo attratto dal matrimonio e 

nemmeno sentivo la chiamata ad entrare in seminario o in convento. Ma desi-

deravo vivere inserito nella realtà socio-ambientale: essere una persona comu-

ne, svolgere il mio lavoro alla pari di altri lavoratori, vivere la normale vita di 

ogni giorno in paese, ma allo stesso tempo sentirmi chiamato a “donarmi to-

talmente al Signore”. Poiché la donazione comporta l’apostolato, ecco allora il 

desiderio di far penetrare la Parola di Dio in tutte le strutture della società, cosa 

che io ho sempre considerato attentamente. 

Viviamo in un tempo disorientato e stanco, in continua ricerca di segni di 

speranza e gesti di riconciliazione. Mi sentivo portato a non essere del mondo, 

ma nel mondo e per il mondo, per cambiarlo dall’interno, annunciando e testi-

moniando il Vangelo con la mia vita, donando l’amore di Dio alle persone del 

nostro tempo e  condividendo la comune condizione umana. Anche vivendo da 

solo, poiché ho perso i genitori in giovane età e sono figlio unico, non ho mai 

sentito la solitudine, perché ho sempre cercato di rendermi utile a “Qualcuno”. 

Ho avuto tanto aiuto dai sacerdoti, Paolini e non (don Floriano, don Gigi, don 

Dante, don Angelo, don Guido e i parroci del mio paese), che mi hanno sempre 

consigliato circa la mia vocazione alla consacrazione. 



28 

 

Quando poi hai finalmente preso la decisione di entrare nell’Istituto? 

Dal 1983 ogni anno partecipai al corso di esercizi, ma solo nel 1991 deci-

si di fare domanda per l’ingresso in noviziato, confrontandomi anche con il ca-

ro amico Mario B.: iniziavamo insieme il nostro percorso spirituale, portato 

avanti da  entrambi sempre con tanta disponibilità.  

Il sacerdote paolino don Giovanni Roatta nel 

corso di esercizi del 1983 mi parlò per la prima vol-

ta di don Giacomo Alberione, fondatore della Fa-

miglia Paolina,  fino allora per me sconosciuto, e 

compresi pian piano che era voluto da Dio come 

“profeta del nostro tempo”. Attraverso letture che 

approfondivano la vita di don Alberione, parteci-

pando annualmente ai corsi di esercizi spirituali e ai 

ritiri mensili, confrontandomi con l’Assistente e con 

il Delegato provinciale dell’Istituto, ho avuto la 

possibilità di arricchire la conoscenza del Fondato-

re. Solo un “uomo di Dio” avrebbe potuto fondare 

la “mirabile” Famiglia Paolina. 

Come descriveresti ora la tua vita spirituale? 

In comunione con le persone della mia comunità parrocchiale prego quo-

tidianamente con la ”Liturgia delle Ore” e alla sera, come “verifica della mia 

giornata”, mi dedico all’esame di coscienza. Ogni primo sabato del mese sono 

fedele alla “Scuola della Parola”, una formazione permanente per gli adulti. 

Trovo inoltre molto utile la nostra Circolare bimestrale e da sempre ho dato la 

priorità agli impegni del nostro Istituto. 

A Lourdes, in pellegrinaggio con l’UNITALSI, ebbi modo di confidare 

all’amico Paolo S., infermiere, che stavo facendo un’esperienza spirituale mol-

to bella: anche lui poi volle consacrarsi, emettendo con gioia i voti durante il 

ritiro a Rho con il gruppo del Nord. È tornato alla casa del Padre l’11/8/2014, 

dopo una breve malattia e diciotto anni di vita consacrata. 

Ora, arrivato alla soglia della quarta età, posso solo ringraziare il buon 

Dio per tutto ciò che mi ha donato e l’aiuto che ho sempre ricevuto, invocando 

la Regina degli Apostoli, San Paolo, San Gabriele e il beato don Alberione. 

San Rocco al Porto, 15/4/2023. 

Piero Spelta 

  

    Don Giovanni Roatta 



29 

 

 
   Per il ritiro personale 

 

Ritengo utile proporre – anche in sintonia con i temi trattati nella sezione 

“Spunti biblici” (pp. 6ss) – una serie di ritiri che prendono ispirazione dalla 

storia carismatica paolina lasciataci dal beato Alberione con il titolo ABUN-

DANTES DIVITIAE GRATIÆ SUÆ. 

La storia commovente delle grazie e benedizioni dal Padre celeste river-

sate sulla Famiglia Paolina attraverso la persona del Fondatore, offre spunti 

preziosi per la nostra riflessione, preghiera e propositi di vita. 
 

 

 

13   Catechismo 

 “Sempre si considerò l’opera catechistica  
come la prima e fondamentale” 

(AD 78-81) 

 

1.  Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 
 

Sapienza 8,1ss.: 

La sapienza si estende vigorosa da un’estremità all’altra e governa a meraviglia 

l’universo. È lei che ho amato e corteggiato fin dalla mia giovinezza, ho bramato di 

farla mia sposa, mi sono innamorato della sua bellezza. Ella manifesta la sua nobile 

origine vivendo in comunione con Dio, poiché il Signore dell’universo l’ha amata; 

infatti è iniziata alla scienza di Dio e discerne le sue opere. 
 

 

«Sempre azione esteriore ed azione interiore della grazia. Per sei anni, 

chierico, fu catechista in Duomo e nella parrocchia dei Santi Cosma e Damia-

no. Prima venne avviato nello studio della pedagogia dai Fratelli delle Scuole 

Cristiane (allora erano in Alba); poi (1910-14) dovette studiare i metodi cate-

chistici, l’organizzazione catechistica nelle parrocchie, la formazione spiritua-

le, intellettuale e pedagogica dei catechisti.  

[Seguì] il lavoro catechistico per tre anni nell’oratorio maschile, le scuole 

di religione agli alunni del liceo pubblico, la partecipazione a congressi cate-

chistici, ecc. Tutti passi che la gentile ed amorosa Provvidenza dispose; e che 



30 

 

nonostante la nostra miseria ed incorrispondenza “attingit a fine usque ad fi-

nem fortiter suaviterque disponens omnia” [cf Sap 8,1].
4
 

Atti della Santa Sede sul catechismo, buoni testi catechistici, lavoro per 

formare i catechisti, proiezioni catechistiche, quadri murali, attrezzatura cate-

chistica: tutto aveva servito nelle mani di Dio. 

 

Soprattutto quando dal Vescovo venne chiamato nella commissione cate-

chistica diocesana, composta di tre Sacerdoti, per la elaborazione dei testi di 

classe e dei programmi catechistici diocesani, fece del catechismo uno studio e 

apostolato particolare. 

Sempre si considerò l’opera catechistica come la prima e fondamentale: 

«Andate, predicate, insegnate» [Mt 28,19; Mc 16,15]. Ora in Italia ed all’estero, 

il lavoro catechistico della Famiglia Paolina si fa sempre più largo ed intenso». 

 

                                                 
4 

«Si estende ai confini del mondo, e tutto dispone con soavità e con forza» (cf antifona al 
Magnificat nei vespri del 17 dicembre). 



31 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Cerco di riflettere a lungo sulla pagina del Libro della Sapienza (cap.8). 

Nella “sapienza” vedo il Verbo di Dio, Sapienza increata, e la Persona di 

Gesù, Sapienza incarnata. Quindi mi verifico: 

 L’autore sacro afferma che ha amato la sapienza fin dalla sua giovinez-

za, e si è innamorato della sua bellezza. Lo stesso si può affermare di 

don Alberione e dei venerabili della Famiglia Paolina. – Posso dire di 

nutrire gli stessi loro desideri? 

 Il Fondatore attesta di aver non solo svolto l’attività di catechista per va-

ri anni, ma di aver dedicato tempo a “studiare i metodi catechistici” più 

validi. – Vedo di dare anch’io il mio contributo in parrocchia, anche se 

modesto, o sono abitualmente distante da queste occupazioni? 

 Don Alberione parla ancora di “proiezioni catechistiche, quadri murali, 

attrezzatura catechistica”. – Considerando la ricchezza dei sussidi che la 

catechesi offre oggi, mi sento stimolato ad impegnarmi in qualche misura? 

 “Sempre si considerò l’opera catechistica come la prima e fondamenta-

le”. – Come risuonano in me questi orientamenti del Fondatore, tanto 

chiari e coinvolgenti? 
 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

 È ora il momento della preghiera in Gesù-Vita. Continuo a chiedere 

che preghi Lui-in-me, in dialogo orante con il Padre e lo Spirito. 

 Per prima cosa sento di invitare Gesù a chiedere perdono al Padre per 

tanta, troppa mia insensibilità di fronte alle numerose possibilità di 

bene che ho trascurato. 

 Chiedo allo Spirito di rendermi più attento, più intraprendente e più di-

sponibile verso le ispirazioni di maggior impegno in parrocchia. 

 Mi rivolgo fervorosamente al Padre celeste come mi invita l’amato Fon-

datore: «Signore misericordioso, ti chiediamo dei cristiani degni del lo-

ro nome: imitatori di Cristo, fedeli a Cristo sino all’eroismo, cooperato-

ri di Cristo nella persona del suo Sacerdote. Egli si elesse dei discepoli 

fra i molti che lo seguivano. Sentano con la Chiesa; ne assecondino tutte 

le iniziative; credano a tutto l’insegnamento della Chiesa; abbiano pietà 

di chi cammina per la via di perdizione ed operino su l’esempio di Gesù 

Cristo che morì per noi sulla croce».
5
 

  

                                                 

5
 G. ALBERIONE, Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno, p.182. 



32 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Settembre:  Sergio C. (4)            Antonio E.  (10)         Eugenio F. (12)        

Ottobre:      Giancarlo I. (14)      Giovanni T. (14). 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Settembre:  Ugo Ferron (3) 

Ottobre:      Giuseppe Frumento (3)                Fabrizio Vecchi (16). 

 

Intenzione per il mese di settembre: 

“Salve, o Maria, nostra madre, maestra e regina. Ai piedi della croce il tuo 

cuore si è dilatato per accoglierci tutti come figli. Ottienici un cuore apostolico, 

modellato sul tuo cuore, su quello di Gesù e di san Paolo, perché un giorno 

possiamo essere tutti, apostoli e fedeli, attorno a te in cielo. Benedici, o Maria, 

maestra e regina, i tuoi figli”. 

 

Intenzione per il mese di ottobre: 

“Angelo mio custode, che sempre contempli il Signore e che mi vuoi tuo 

concittadino in cielo, ti prego di ottenermi dal Signore il perdono, perché tante 

volte sono stato sordo ai tuoi consigli, ho peccato alla tua presenza e tanto poco 

mi ricordo che mi sei sempre vicino”.      

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua 

luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 
 

 

 

 


