
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

MAGGIO  –  GIUGNO 2024 

 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



2 

 

Indice 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

10 

13 

14 

18 

21 

25 

29 

32 

  

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

isga.alberione@libero.it 

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 

sui Gabrielini:  

www.istitutosangabrielearcangelo.com  

 

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e 

dei Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 

Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del 

Delegato dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come 

persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.istitutosangabrielearcangelo.com/


3 

 

Lettera del Delegato 

 

Carissimi amici Gabrielini, 

eccoci ad entrare nei mesi di maggio e giugno. La pietà popolare, come 

ben sappiamo, ha collegato il mese di maggio a Maria, tanto che dire “mese 

di maggio” equivale a dire “mese di Maria”. Ed in questo mese quante fun-

zioni, preghiere, “fioretti”, lodi alla nostra Madre del cielo!  

Sotto l’aspetto liturgico, il mese di maggio ci regala anche quest’anno, 

come quasi ogni anno, la solennità della Pentecoste, preceduta dalla festa 

dell’Ascensione del Signore (con la giornata mondiale delle comunicazioni 

sociali) e di Maria Regina degli Apostoli. È bello ricordare ancora una volta 

che, secondo il nostro Fondatore, il ruolo che Maria svolge più volentieri è in-

vocare per noi e anche accogliere in noi la presenza dello Spirito. Quanta grati-

tudine alla Regina! 

Il mese di giugno, poi, ci viene incontro con tante e significative solen-

nità liturgiche: la SS.ma Trinità, il SS. Corpo e Sangue di Cristo, il Sacratis-

simo Cuore di Gesù… Si tratta del periodo liturgico più ricco di tutto l’anno: 

lo pregustiamo fin d’ora… 

Infine, per la Famiglia Paolina, giugno è il mese dedicato a san Paolo. 

“Un miracolo di dottrina, un prodigio di zelo, un eroe in ogni virtù”, lo defi-

niva don Alberione. Il quale ci invitava a pregarlo in questi termini: “Fa’ che 

possiamo sempre meglio conoscerti, amarti, imitarti”. Ci impegneremo un po-

chino per “conoscere” meglio il pensiero e la dottrina del nostro Apostolo? 

Guidati, pertanto, dalla nostra Madre Maria, Regina degli Apostoli, e da 

san Paolo, continuiamo nella riflessione che ci propone don Alberione, sem-

pre nella sezione CONCLUSIONI. 

 

“Frutto della prima parte è perciò la conversione totale  

della vita verso l’eternità” (DF 99) 

Nel nostro viaggio di rivisitazione dell’itinerario proposto nella prima 

tappa, Gloria al Padre, siamo arrivati all’esplicitazione del “frutto”, che don 

Alberione identifica ne “la conversione totale della vita verso l’eternità”. Un 

frutto duplice, quindi: conversione di tutta la persona e orientamento della vita 

verso l’eternità. 

Innanzitutto, ancora il tema della conversione. Il Fondatore la vuole tota-

le: completa, quindi, tale da toccare tutte le facoltà della persona. 

È esattamente questo il fine degli esercizi, come spesso egli si esprime: 

gli esercizi devono fruttare una conversione totale, generale, integrale.  



4 

 

E precisa: “La conversione per essere totale si opera prima nella mente. 

Bisogna che il nostro esame di coscienza prima venga sulla mente, poi sul 

cuore, poi sulla vita e poi sul corpo stesso. Chi potrebbe essere umile se non 

ha pensieri umili in primo luogo?”.
1
 

L’aspetto propositivo della conversione è l’orientamento di tutta la vita 

verso l’eternità. Significa che lo sguardo e l’indirizzo abituale devono essere 

perennemente volti al cielo, a Dio, alla vita eterna. Il Fondatore l’aveva già 

ben espresso fin dalle pagine del Preambolo, parlando della “chiave della vi-

ta” (DF 16): 

La chiave della vita
 
 

1. La vita nella sua essenza è: preparazione all’eternità; preparazione libera, 

dai più trascurata; preparazione soprannaturale. Ci prepariamo la nostra 

eternità: «ibit homo in domo aeternitatis suae» [Qo 12,5: “L’uomo se ne va 

nella [sua] dimora eterna”]. 

Preparazione: 

2. Della mente, essendo il Paradiso visione; della volontà, essendo il paradiso 

confermazione nel bene sommo, Dio; del cuore essendo il cielo gaudio; del 

corpo destinato alla risurrezione e alle doti gloriose e alla soddisfazione dei 

giusti suoi desideri. 

3. La preparazione della mente si fa colla fede; la preparazione della volontà si 

fa osservando i Comandamenti e in genere col far la volontà Divina; la 

preparazione del cuore con la grazia e l’accrescimento di essa; preparazione 

del corpo col tenerlo soggetto alla ragione e fede, e mortificarlo da quanto è 

illecito. 

Si tratta di indicazioni fondamentali, sulle quali don Alberione è tornato 

ripetute volte. Rivolgendosi ai Paolini della prima ora, nell’adunata di Ariccia 

(aprile 1960), affermava: «Molte cose sembrano utili e atte a rendere più faci-

le, più soddisfatta la nostra vita temporale; ma bisogna sempre considerare se 

sono utili per la vita eterna: “quid hoc ad æternitatem?”[che utilità ha questo 

per l’eternità?]. I ragionamenti diventeranno così molto diversi… La vita si 

può ordinare invece verso l’eternità: ed allora i piani umani si sconvolgono, 

perché i ragionamenti partono da altri principi e conducono a nuove e diverse 

conclusioni: “homo æternitatis sum” [sono un uomo destinato all’eternità]».
2
  

Nella medesima circostanza aggiungeva: “Ci siamo uniti per fare assieme 

il viaggio della vita, onde raggiungere più sicuramente il fine”. Un chiaro invito 

a mantenere i parametri ben posizionati sulla rotta giusta! 
 

                                                 

1 G. ALBERIONE, Alle Figlie di San Paolo, 1955 (FSP
55

), p.56. 
2 G. ALBERIONE, Ut perfectus sit homo Dei (UPS), I, 15. 



5 

 

Cari amici, l’amato Fondatore ci ripropone “la conversione totale della 

vita verso l’eternità”. Qual è la prima risonanza che il termine stesso “con-

versione” suscita nel nostro animo? Trattandosi non del passaggio da una vi-

ta senza o contro Dio ad una vita per LUI, sentiamo che la conversione ci 

coinvolge, eccome! Per noi conversione significa passare da una condizione 

spirituale discreta o anche buona ad una condizione migliore: entrare sempre 

meglio e più decisamente nel nostro itinerario di adesione al Signore, di doci-

lità al Padre celeste che vuol vedere in noi il volto e i lineamenti di Gesù, 

camminare risolutamente nella conformazione al Maestro Divino, puntando 

senza stancarci alla cristificazione! 
 

   Il 20 maggio prossimo, giorno successivo 

alla solennità della Pentecoste, ricorrerà la 

memoria della Beata Vergine Madre della 

Chiesa, istituita da Papa Francesco nel 2018. 

Sarà bello per noi vivere quella ricorrenza li-

turgica meditando il pensiero di don Alberio-

ne, riportato anche nell’Agenda Paolina: “E 

come Gesù stabilisce tutti gli elementi che de-

vono costituire la Chiesa, ecco la Chiesa nasce 

sopra le braccia di Maria, là, nel giorno della 

Pentecoste. E come Maria aveva portato Gesù 

fra le sue braccia, così Maria porta fra le sue 

braccia la Chiesa finché questa, passati alcuni 

anni, si è alquanto irrobustita e quindi può co-

minciare il suo cammino, assistita, però, ancor 

sempre da Maria dal cielo. Il Redentore e la Corredentrice, “un aiuto simile a 

sé”.  

   Per i giorni 10-12 maggio è previsto il nostro incontro qui a Roma. A par-

te la settimana degli esercizi, questo è l’unico incontro in presenza che riu-

sciamo a realizzare durante l’anno. Saranno giorni di fraternità, certamente; 

ma anche di riflessione, di meditazione, di preghiera. Si tratta di un appunta-

mento desiderato e atteso da tutti: riusciremo ad essere presenti in buon nu-

mero, come l’anno scorso? Fin d’ora esprimo ad ognuno il mio fervido invito 

a partecipare. E vi aspetto numerosi! 

Con il mio saluto cordiale a tutti e ad ognuno in particolare. 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  



6 

 

Spunti biblici  

 

Il nostro confratello don Primo Gironi, biblista, ha pubblicato recente-

mente un volume dal titolo “ALLA SCOPERTA DI GESÙ MAESTRO - I quattro 

Vangeli per il discepolo del nostro tempo”. 

Don Primo si è detto molto contento se attingiamo abbondantemente dal 

suddetto volume, soprattutto perché ne ricaviamo più approfondita conoscen-

za delle tematiche relative ai Vangeli. 

Iniziamo con l’itinerario cristologico nel Vangelo secondo Matteo. 

 

 

4.  Gesù, il Maestro  

 

Quello di “maestro” è il titolo con 

cui Matteo preferisce presentare Gesù 

ai destinatari del suo Vangelo. 

I destinatari dell’evangelista Mat-

teo, infatti, erano in prevalenza Ebrei e 

nutrivano un forte legame con le isti-

tuzioni del loro popolo, tra le quali 

emergeva quella del “maestro” (pen-

siamo alle diverse categorie che an-

che al tempo di Gesù ruotavano at-

torno a questa istituzione: “scribi”, 

“dottori della legge” e i molti “rabbì” 

con la loro cerchia di discepoli). 

 

I grandi discorsi di Gesù nel 

Vangelo di Matteo 

Due sono soprattutto gli elementi che, nel Vangelo di Matteo, permet-

tono di far emergere in Gesù la figura del maestro. Il primo – sul quale ci 

soffermiamo in questa riflessione – è costituito dall’insieme dei cinque 

grandi discorsi che formano l’ossatura (qualche studioso preferisce parlare 

di “cattedrale”) del Vangelo secondo Matteo. 

In questi discorsi, particolarmente in quello racchiuso in Mt 5-7 (cono-

sciuto più comunemente come “il discorso della montagna”) Gesù viene 



7 

 

presentato con i tratti del legi-

slatore, dell’educatore e del-

l’interprete della Rivelazione 

che Dio ha fatto di se stesso al 

suo popolo nell’Antico Testa-

mento.  

In questi ruoli, Gesù si 

muove con le stesse “tecni-

che” dei maestri del suo tem-

po, i quali amavano trasmette-

re il loro insegnamento con la 

ricchezza della loro tradizione 

religiosa (chiamata “tradizio-

ne degli antichi”, trasmessa in 

forma orale).  

Pensiamo solo all’attenzione che Gesù presta allo stile dei maestri delle 

scuole rabbiniche del suo tempo, per fissare il loro insegnamento nella 

memoria degli uditori. Ecco qualche esempio.  

 Sette sono le domande del “Padre nostro” (Mt 6,9-13).   

 Sette sono le parabole del discorso in parabole (Mt 13).  

 Sette sono i “guai” contro i farisei (Mt 23,13-32). 

 Sette i demoni scacciati e nuovamente in possesso della casa pulita 

(Mt 12,45).  

 Sette sono i pani e sette le ceste nel miracolo della seconda molti-

plicazione dei pani (Mt 15,32-39).  

 Tre sono le pratiche proposte da Gesù in sintonia con la tradizione 

religiosa di Israele (elemosina, preghiera, digiuno; cf Mt 6,1-6).  

 Due sono gli indemoniati che Gesù libera nella località di Gerasa 

(Marco parla di uno solo), come due sono i ciechi guariti a Gerico 

(mentre Marco ne presenta solo uno).  

Nella concezione biblica il numero sette indica perfezione, il tre è sim-

bolo di armonia, mentre il due richiama l’autenticità della testimonianza 

(che a sua volta rimanda al suo fondamento nelle due tavole della legge si-
naitica). 

Questa armonia numerica, adottata dall’insegnamento rabbinico, collo-
ca Gesù accanto ai maestri delle scuole rabbiniche del suo tempo.  

In questo senso egli non viene “per abolire” o per creare una frattura 

nella Rivelazione che Dio ha fatto di se stesso, ma ne garantisce la validità 



8 

 

e la continuità («In verità io vi dico: finché non siano passati il cielo e la 

terra, non passerà un solo iota o un solo trattino della Legge, senza che 
tutto sia avvenuto»: Mt 5,18). 

I grandi discorsi di Gesù nel Vangelo di Matteo, tuttavia, segnano anche 

un’importante tappa nel progresso della Rivelazione. È ciò che Matteo 

chiama con il nome di “compimento”: «Non crediate che io sia venuto ad 

abolire la Legge o i Profeti: non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno 

compimento» (Mt 5,17). Trasmessa da Mosè e dai Profeti, la prima Rivela-

zione non è destinata a rimanere cristallizzata. 

Essa necessita di una continua crescita, di un continuo progresso che 

confluiscono nella persona di Gesù e nella sua parola rivelatrice. 

 

Gesù, maestro e  

comunicatore 

Un maestro in Israele è ta-

le se è inserito nell’alveo di 

questa Rivelazione e se ha la 

capacità di trasmetterla con 

l’efficacia della comunica-
zione.  

Così ha operato Gesù, il 

Maestro. Egli non ha solo 

“ripetuto” la dottrina della 

Rivelazione (sappiamo che 

nelle scuole rabbiniche si 

procedeva con il metodo del-

la “ripetizione”, che garanti-

va la continuità e la verità 

della dottrina: “Rabbi x ha 

detto”, “Rabbi y ha detto”, 

ecc.), ma vi si è immedesi-

mato fino a portarla al suo 

pieno compimento, spezzan-

do la “catena” della ripetizio-

ne (esterna e formale) e pene-

trando il significato più profondo (e perciò sempre attuale) che la Rivela-

zione ha in sé.  



9 

 

Per questo egli può affermare: «Avete inteso che fu detto agli antichi... 

ma io vi dico» (come leggiamo nelle cinque antitesi riportate in Mt 5,21 

ss). Gesù non è, però, un mero “ripetitore”, che si appella all’autorità di chi 

lo ha preceduto, ma è un vero “comunicatore”, che ha un messaggio inno-

vativo da trasmettere sulla Rivelazione e sui destinatari che ad esso si 

aprono.  

Egli ha compreso il cuore della Rivelazione, che è soprattutto l’interiorità, 

a differenza delle scuole rabbiniche che si irrigidivano sulla esteriorità/ ma-

terialità. 

Nei grandi discorsi nei quali Matteo ha concentrato il “magistero” di 

Gesù appare, sì, il riferimento costante all’Antico Testamento, ma soprat-

tutto appare il progresso che la Rivelazione ha compiuto dalle prime tappe 

della sua materialità (“devi fare... non devi fare”, “se ascolti avrai la vita... 

se non ascolterai incontrerai la morte, la spada, l’esilio”) alla tappa defini-

tiva che si innerva nel cuore del credente del tempo di Gesù e del credente 

di ogni tempo.  

In questo richiamo all’interiorità, che esclude addirittura anche il solo 

desiderio del male e la più piccola incomprensione verso il fratello (cf Mt 

5,21-22.27-28), appare la vera grandezza del “magistero” di Gesù nel suo 

tempo.  

Di fronte alle esigenze radicali dell’interiorità proposta da Gesù nella 

sua veste di “maestro”, Lutero non esitava a chiamare Gesù Mosissimus 

Moses, cioè un Mosè ancor più rigoroso di quello che aveva proposto la 

prima tappa della Rivelazione, nella morsa della sua “materialità”. 

Primo Gironi 

  



10 

 

In comunione con la CHIESA  

 

 

La lettera apostolica DESIDERIO DESIDERAVI 

(«“Ho tanto desiderato” mangiare questa Pa-

squa con voi, prima della mia passione», Lc 

22,15) è stata emanata da Papa Francesco il 29 

giugno 2022. 

Essa ha come tema “la formazione liturgica 

del popolo di Dio”, e intende offrire alcuni spun-

ti di riflessione per contemplare la bellezza e la 

verità del celebrare cristiano. Afferma il Papa: 

«Con questa lettera vorrei semplicemente invita-

re tutta la Chiesa a riscoprire, custodire e vivere 

la verità e la forza della celebrazione cristia-

na…». 

Si tratta di un argomento che sicuramente 

coinvolge fortemente ognuno di noi. L’amico 

Matteo Torricelli ha accettato volentieri di 

presentarci anche questo Documento del Papa. 

 

 

La necessità di una seria e vitale formazione liturgica 
 

Nel precedente contributo abbiamo visto come Papa Francesco ci inviti a 

lasciarci stupire dalla bellezza della liturgia e dalla sua portata simbolica, cioè 

dalla capacità di contenere ed esprimere concretamente e realmente il proprio 

significato.  

Continuando nella lettura di DESIDERIO DESIDERAVI, ci viene posta una 

domanda fondamentale: come recuperare la capacità di vivere in pienezza 

l’azione liturgica? Questa è la stessa domanda-obiettivo a cui la riforma litur-

gica del Concilio Vaticano II risponde attraverso la costituzione Sacrosantum 

Concilium. Papa Francesco ci fa allargare lo sguardo, inquadrando e collegan-

do tutte le costituzioni conciliari in una sintesi che evidenzia di ciascuna di es-

se lo scopo primario della promulgazione: 

«È con la realtà della modernità che la Chiesa riunita in Concilio ha volu-

to confrontarsi, riaffermando la consapevolezza di essere sacramento di Cristo, 

luce delle genti (Lumen gentium), mettendosi in religioso ascolto della parola 

di Dio (Dei Verbum) e riconoscendo come proprie le gioie e le speranze (Gau-



11 

 

dium et spes) degli uomini d’oggi. Le grandi Costituzioni conciliari non sono 

separabili e non è un caso che quest’unica grande riflessione del Concilio 

Ecumenico – la più alta espressione della sinodalità della Chiesa della cui ric-

chezza io sono chiamato ad essere, con tutti voi, custode – abbia preso l’avvio 

dalla Liturgia (Sacrosanctum Concilium)» (n. 29). 

Comprendiamo bene, quindi, quanto c’è in gioco nella riforma liturgica 

che si basa sui principi emersi dal Concilio Vaticano II. Non è difficile imbat-

tersi persino oggi in divergenze o tensioni sulla loro accettazione, che non 

possono essere banalmente considerate “differenze di sensibilità” nei confronti 

di un rituale.  

Si tratta di una questione ecclesiologica (n. 31) così importante che Papa 

Francesco afferma con forza: “Abbiamo bisogno di una seria e vitale forma-

zione liturgica” (n. 31), e in particolare distingue due aspetti: la formazione 

alla Liturgia e la formazione dalla Liturgia. 

 

Il primo rimanda allo studio permanente della Liturgia, che normalmente 

avviene nei seminari e tra le persone “addette ai lavori”, ma che sarebbe bene 

diffondere in maniera accessibile a tutti, affinché ciascun fedele cresca nella 

consapevolezza del senso teologico della Liturgia. Un primo passo, capire cioè 

con la mente, che ci permette di entrare nel mistero celebrato in maniera sem-

plice ma profonda, che aiuti tutti i partecipanti radunati nelle celebrazioni: ri-

cordiamoci, infatti, che “è la Chiesa, corpo di Cristo, il soggetto celebrante, 

non solo il sacerdote” (n. 36). In queste indicazioni di Papa Francesco pos-

siamo notare una somiglianza al metodo Verità, Via e Vita del nostro Fonda-



12 

 

tore, in cui la Verità (la mente) è proprio il primo passo. Chiaramente non ci si 

può fermare qui: come un annuncio non è autentico se non porta all’incontro 

con il Risorto, così la Liturgia se si limita alla conoscenza delle regole e dei 

protocolli del culto. 

Ecco che allora è necessario il secondo aspetto: la formazione dalla Li-

turgia, cioè quel modo di partecipare attivamente che nasce da un coinvolgi-

mento integrale della persona e che cambia la vita. Partecipare alla Liturgia 

significa sì averne coscienza e conoscenza dei significati profondi, ma soprat-

tutto è un’azione di lode che plasma la vita, un rendimento di grazie al Padre 

per la Pasqua del Figlio, un renderci docili all’azione dello Spirito che opera 

nella celebrazione “finché non sia formato Cristo in noi”. Chiaramente que-

st’ultima citazione, che troviamo nel documento al n. 41, si rifà alla lettera di 

San Paolo ai Galati ed è anche il centro della nostra spiritualità paolina.  

“La Liturgia è fatta di cose che so-

no esattamente l’opposto di astrazioni 

spirituali: pane, vino, olio, acqua, profu-

mo, fuoco, cenere, pietra, stoffa, colori, 

corpo, parole, suoni, silenzi, gesti, spa-

zio, movimento, azione, ordine, tempo, 

luce” (n. 42). Questa concretezza ci pone 

una domanda di fondo che riguarda la 

portata simbolica di cui abbiamo parlato 

all’inizio: siamo ancora capaci di percepi-

re, comprendere e vivere il significato 

spirituale che ciascuno di questi simboli 

porta con sé?  

La nostra fede ci insegna e dimostra che la spiritualità cristiana è concre-

ta e incarnata nella vita di ciascuno, ma è necessaria un’educazione ad acquisi-

re un atteggiamento che eviti di trasformare i simboli in segni, elementi cioè 

che semplicemente ci ricordano qualcosa. I simboli liturgici, al contrario, fan-

no parte della realtà a cui rimandano (la parola simbolo, infatti, deriva dal gre-

co: mettere insieme) ed è per questo che, se vogliamo vivere pienamente la li-

turgia per essere da essa plasmati, da parte nostra è necessario educarsi a com-

prenderli e viverli. “Sappiamo bene che la celebrazione dei sacramenti è – 

per grazia di Dio – efficace in se stessa (ex opere operato), ma questo non ga-

rantisce un pieno coinvolgimento delle persone senza un adeguato modo di 

porsi di fronte al linguaggio della celebrazione. La lettura simbolica non è un 

fatto di conoscenza mentale, di acquisizione di concetti ma è esperienza vita-

le” (n. 45). 
Matteo Torricelli 

  



13 

 

 

    

PAROLE DI LUCE 

 
RINASCERE  

«Lo sperare è superiore all’avere paura. […] L’affetto dello spera-

re si espande, allarga gli uomini invece di restringerli» (E. Block). 
 

Rinascere, sì! La morte non ha l’ultima parola, è anch’essa passag-

gio di vita, doloroso, certo, ma ponte verso la vita.  

Si RINASCE:  

 ogni volta che si accetta di rispondere al male con il bene;  

 ogni volta che si smette di guardare solo al proprio io e ci si prende 

cura degli altri in modo generativo;  

 ogni volta che si costruiscono ponti di futuro;  

 ogni volta che si risponde con creatività all’angoscia;  

 ogni volta che si è disponibili a ricevere amore;  

 ogni volta che si tende ad un miglioramento;  

 ogni volta che si accoglie la misericordia di Dio divenendo testimoni 

di misericordia;  

 ogni volta che diciamo grazie;  

 ogni volta che chiediamo scusa;  

 ogni volta che ci ritroviamo radicati nel passato, ma protesi verso il 

futuro;  

 ogni volta che viviamo questa Parola: «L’amore tutto sopporta, 

tutto crede, tutto spera, tutto vince» (1Cor 13,7). 

Abbiamo bisogno di rinascere, ogni giorno, sempre. E la nostra 

missione è tendere la mano ed aiutare chi ci sta accanto a rinascere e a 

sperare! 

«Bambino, se trovi l’aquilone della tua fantasia legalo con l’in-

telligenza del cuore. Vedrai sorgere giardini incantati e tua madre diven-

terà una pianta che ti coprirà con le sue foglie. Fa’ delle tue mani due 

bianche colombe che portino la pace ovunque e l’ordine delle cose. Ma 

prima di imparare a scrivere guardati nell’acqua del sentimento» (A. 

Merini). 
 

                                                                      Tosca Ferrante, ap 

 

 

 



14 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Ga-

brielini pubblicando una serie di contributi vol-

ti a far conoscere, attraverso i principali episo-

di, la vita e la missione del nostro amato Fon-

datore, don Giacomo Alberione. 

 

 

 

 

 

Sempre avanti! 

(1927-1929) 

 

Approvazione diocesana delle Figlie di San Paolo. 

Grazie all’approvazione della Pia Società San Paolo in Congregazione cle-

ricale di diritto diocesano con voti pubblici semplici il 12 marzo 1927, l’iter 

per le Figlie di San Paolo si presentò più spedito… con qualche intoppo che 

non mancò. Giovarono l’esperienza acquisita, l’alacre opera di don Timoteo 

Giaccardo, che presso la Santa Sede fu il fedele portavoce e interprete del 

Fondatore, come attesta la frequente corrispondenza epistolare, e che si impe-

gnò a fondo perché la pratica giungesse a buon fine; su tutto la volontà di Pio 

XI a favore di una Congregazione religiosa maschile per la Buona Stampa, che 

le Figlie replicavano operativamente al femminile. Tanti buoni motivi per av-

viare quanto prima la procedura canonica per erigere le Figlie di San Paolo, 

comprendente anche le Pie Discepole, in Congregazione religiosa di diritto 

diocesano. 

Infatti il 25 ottobre 1927 mons. Francesco Giuseppe Re, avuta la documen-

tazione necessaria, la inoltrò alla Sacra Congregazione dei Religiosi con la 

domanda di erezione dell’Istituto in Congregazione di diritto diocesano, speci-

ficando che «Sotto un’unica direzione, esso si divide in due rami: il primo at-

tende all’apostolato della stampa con lo scrivere, lo stampare, la propaganda; 

il secondo attende ad adorare il Divin Maestro nell’Eucarestia e al servizio 

gratuito nelle cose necessarie alla Pia Società San Paolo e alle Figlie di San 

Paolo», e che i due rami vestivano anche un abito distinto. 



15 

 

Esaminando la pratica, la Sacra Congregazione non ritenne accettabile una 

divisione così marcata dell’Istituto in due rami, da apparire semplicemente 

giustapposti; occorreva più unità e maggiore integrazione. Nell’udienza spe-

ciale accordatagli dal Cardinale Prefetto il 28 febbraio 1928, don Alberione 

ebbe modo di chiarire e spiegare personalmente, e ricevere le indicazioni op-

portune. L’esito del colloquio prese forma nella nuova richiesta di approva-

zione fatta dal Vescovo di Alba il 5 giugno 1928: l’Istituto «prende il nome di 

Figlie di San Paolo», «formano un’unica famiglia, hanno un unico abito; seb-

bene vi siano due classi di persone», che, secondo le propensioni di ciascuna, 

attendono chi alla stampa, chi all’adorazione eucaristica, chi ai servizi comuni; 

«vive come Istituto a sé, del tutto indipendente, sebbene imiti nell’apostolato 

stampa, l’indirizzo della Pia Società San Paolo».  

 

Preso atto della documentazione, la Sacra Congregazione, memore dell’in-

tervento diretto del Papa nell’approvazione della Pia Società San Paolo, riten-

ne opportuno rimettere la decisione a Pio XI. Saputa la cosa, don Timoteo 

Giaccardo scrisse al Fondatore: «La divina Provvidenza sembra voglia dispor-

re che le nostre Famiglie nascano direttamente dal cuore del Santo Padre». 

Questi, nell’udienza al Cardinal Prefetto del 10 luglio 1928, esaminò perso-

nalmente l’intera pratica, dando disposizioni in merito, che il Prefetto formulò 

nella lettera del 16 luglio a mons. Re: Pio XI chiedeva di «spiegare più minu-

tamente in che cosa consista e sotto quale forma si esplichi la cooperazione o 

l’aiuto che le Suore offrono all’Istituto maschile» nella stampa dei libri. La 

Sacra Congregazione, da parte sua, a seguito di alcuni malevoli “si dice”, in 

data 7 agosto chiedeva di precisare se nei locali di apostolato «le Suore atten-



16 

 

dono contemporaneamente e unitamente ai Religiosi dell’Istituto maschile», 

come pure se «i giovanetti lavorano unitamente alle giovanette alunne». Le 

risposte esaurienti di mons. Re nelle lettere del 1° agosto e del 15 novembre 

1928 chiarirono e sciolsero ogni dubbio, e nell’udienza al Prefetto del 12 di-

cembre 1928, Pio XI autorizzava l’erezione canonica e l’approvazione dioce-

sana delle Figlie di San Paolo. 

Il 15 marzo 1929 mons. Re emanò il Decreto di erezione della Pia Società 

delle Figlie di San Paolo in Congregazione religiosa di diritto diocesano con 

voti pubblici semplici, nominando Suor Teresa Merlo come Prima Maestra 

della Congregazione e autorizzandola, al contempo, ad emettere i voti perpetui 

con le quattro Sorelle componenti il Consiglio generale. Il che avvenne il 19 

marzo 1927. Suor Teresa assunse il nome di Tecla. 
 

I Discepoli del Divin Maestro. 

Il gruppo dei Discepoli del Divin Maestro nacque canonicamente il 7 luglio 

1929, giorno della Professione religiosa dei primi sette membri. «Sebbene ul-

timi nell’esecuzione, furono i primi nell’intenzione… già fin dal 1909», af-

fermò il Fondatore. In concreto l’idea del Discepolo paolino si andò delinean-

do dal 1922. Chiamati inizialmente “operai” o “semplici tipografi”, apparve 

presto la denominazione di “Discepoli del Divin Maestro”, che gradualmente 

venne a designare i giovani che intendevano abbracciare la vita religiosa senza 

gli oneri del sacerdozio, cui si accompagnò la maturazione di una fisionomia 

propria quanto 

ad abito, vita 

comune, for-

mazione spiri-

tuale, intellet-

tuale e aposto-

lica.  

Più tardi il 

Fondatore sin-

tetizzerà così 

il suo pensiero: «Sacerdote che scrive, lavoro tecnico che fa il Fratello molti-

plicatore e diffusore. Intimamente collegati nella vita religiosa, Sacerdote e 

Fratello, uniti nel medesimo apostolato, per prepararsi la corona celeste. Ecco 

i Discepoli! La predicazione con i mezzi moderni del Sacerdote si libera da 

una schiavitù con operai comuni e si moltiplica indefinitivamente; l’opera del 

Discepolo che eleva, letifica, moltiplica la sua attività; Dio glorificato, il Van-

gelo annunziato, le anime illuminate». 



17 

 

Li pose sotto la protezione di San Giuseppe, modello di spirito interiore, si-

lenziosità operosa e conformità al volere di Dio; affidò loro una prevalenza di 

vita di pietà riparatrice per i peccati della cattiva stampa; disse di sperare dei 

santi da questi fratelli considerati la “spina dorsale della Congregazione”. 

Nel 1927 fu firmato il contratto per la costruzione di una cartiera per la 

fabbricazione della carta, una di quelle “sante astuzie” che don Alberione – 

dicono le cronache – aveva in mente fin dal 1923 per sopperire agli alti costi. 

La prima carta vide la luce il 12 settembre 1929; non un’opera d’arte, ma ba-

stò all’esultanza generale. I Discepoli del Divin Maestro, a turno e secondo le 

attitudini, furono muratori mentre la fornace forniva i mattoni occorrenti, au-

todidatti nella lavorazione della carta, meccanici per la riparazione del mac-

chinario… Tanto era il fervore religioso, lo zelo apostolico e lo spirito di ripa-

razione da essere chiamati “Discepoli Riparatori”. 

Tra essi si distinse per 

esemplarità il Discepolo Ric-

cardo Andrea Maria Borello 
(Mango, 8 marzo 1916 - Sanfrè, 

4 settembre 1948), impegnato 

nella cartiera tra il 1936 e il 

1940 e poi nella calzoleria, di-

chiarato Venerabile il 3 marzo 

1990.  

Disse di lui il Fondatore: 

«Nella luce di san Giuseppe, 

Fratel Andrea Maria Borello si 

fece premura di informare tutta 

la sua vita di una intensa pietà 

riparatrice, di un abituale rac-

coglimento e silenziosità, di una 

serena docilità nella partecipa-

zione generosa all’apostolato 

mediante la tecnica e la propa-

ganda, di una costante tensione 

verso la perfezione paolina». 

Giuliano Saredi, ssp 

  



18 

 

La parola del Fondatore   

 
 

“Cantiamo oggi l’unità di Dio e le proprietà delle Tre Persone …” 
 

Il periodo dopo la Pentecoste è segnato da celebrazioni liturgiche parti-

colarmente significative: la SS.ma Trinità, il Corpo e Sangue di Cristo, il dit-

tico dei Cuori di Gesù e Maria, poi la festa degli apostoli Pietro e Paolo, 

quindi per noi la ricorrenza  solenne di san Paolo apostolo. 

Ci soffermiamo in questo numero sulla solennità della SS.ma Trinità, che 

quest’anno cade il 26 maggio. Commentando questo mistero, don Tonino Bel-

lo affermava: “Se oggi c’è un insegnamento che dobbiamo apprendere con 

urgenza da questo mistero, è proprio quello della revisione dei nostri rapporti 

interpersonali. Altro che “relazioni”. L’acidità ci inquina. Stiamo diventando 

corazze. Più che luoghi d’incontro, siamo spesso piccoli centri di scomunica 

reciproca. Tendiamo a chiuderci. La trincea ci affascina più del crocicchio. 

L’isola sperduta più dell’arcipelago. Il ripiegamento nel guscio, più della 

esposizione al sole della comunione e al vento della solidarietà. Sperimentia-

mo la persona più come solitario auto-possesso, che come momento di apertu-

ra al prossimo. E l’altro, lo vediamo più come limite del nostro essere, che 

come soglia dove cominciamo a esistere veramente. Coraggio”. 

Ma come ci ha presentato la SS.ma Trinità il nostro Fondatore? Ecco le 

sue illuminanti riflessioni (Brevi meditazioni per ogni giorno dell’anno, pp. 

612-613.). 
 

«1.  “In quel tempo disse Gesù ai 
suoi discepoli: È dato a me ogni pote-
re in cielo e in terra. Andate, dunque, 
e istruite tutte le genti, battezzando in 
nome del Padre, del Figlio e dello 
Spirito Santo, e insegnando loro a os-
servare tutto quello che io vi ho co-
mandato. Ed ecco che io sarò con voi 
tutti i giorni fino alla consumazione 
dei tempi” (Mt 28,18-20). 

2.  La Chiesa nell’Avvento ci ha 
fatto considerare e pregare special-
mente il Padre, Creatore e Provvido 
nel promettere il Messia e preparare il 
popolo eletto. Poi ci ha fatto conside-
rare l’opera del Figlio Redentore, dal-



19 

 

la sua nascita all’Ascensione al cielo. In terzo luogo nella novena, festa ed ot-
tava di Pentecoste, ci propone la considerazione dell’opera dello Spirito Santo, 
comunicatore della grazia. Nella domenica presente ci invita a lodare, ringra-
ziare, supplicare le tre Divine Persone. Siamo press’a poco alla metà dell’anno 
liturgico; molto a proposito [si colloca] questa solennità. 

Cantiamo oggi l’unità di Dio e le proprietà delle Tre Persone: il Dio uno e 
Trino; ricapitoliamo l’opera della Creazione, della Redenzione, della comuni-
cazione dello Spirito Santo. Ricordiamo a quale intimità e partecipazione della 
vita divina siamo chiamati. 

 

3.  Le rappresentazioni pittoriche della SS. Trinità sono dottrina, morale e 
culto. Si riproduceva la SS. Trinità specialmente così: il Padre celeste pre-
senta al mondo il Figlio suo crocifisso, mentre lo Spirito Santo sotto forma 
di colomba posa sul petto del Salvatore. Oppure si riproduceva così: Il Padre 
vien presentato come un vecchio venerando che sorregge il mondo, il Figlio 
come uomo di mezza età col simbolo della croce; lo Spirito Santo come co-
lomba quale si mostrò al battesimo di Gesù.  

Il Vangelo di questa solennità ci predica chiaramente l’Unità e la Trinità di 
Dio. Disse Gesù ai suoi discepoli: “È stato donato a me ogni potere in cielo ed 
in terra. Andate, dunque, e istruite tutte le nazioni: battezzando in nome del 
Padre e del Figlio e dello Spirito Santo; ed insegnando loro ad osservare tutto 
quello che vi ho comandato. Ed ecco che io sono con voi fino alla consuma-
zione dei secoli”. Quindi il prefazio rappresenta la fede nella Chiesa: “...Nella 
confessione della vera e sempiterna divinità si adori e la proprietà delle Perso-
ne e l’unità della Natura e l’uguaglianza della Maestà”. 

Esame. – Ho fede viva in questo mistero? Conosco le opere di Dio uno e 
trino? La Creazione, la Redenzione, la Consumazione?

 
 Amo il mio Dio? Ono-

ro, come devo, il Padre, il Figlio, lo Spirito Santo? Sono riconoscente? 



20 

 

Proposito. – Reciterò sempre bene il Credo, l’Atto di fede, il Gloria in ex-
celsis Deo. Specialmente metterò tutto il mio cuore nella conclusione dei sal-
mi: “Gloria Patri, et Filio, et Spiritui Sancto” ed alla dossologia degli inni. 

Farò spesso e devotamente il segno di croce: “In nome del Padre, del Fi-
glio, e dello Spirito Santo”». 

* * * 

“Te lodiamo, Trinità, nostro Dio, ti adoriamo; Padre dell’umanità, la 

tua gloria proclamiamo. Te lodiamo, Trinità, per l’immensa tua bontà”... 

Chissà quante volte nelle nostre comunità parrocchiali abbiamo sentito e ma-

gari cantato questo antico e tradizionale canto alla SS. Trinità. 

Questo Mistero, di nome e di fatto che la liturgia ci fa celebrare la do-

menica dopo la solennità di Pentecoste, nel calendario talvolta cade già al 

termine di un anno pastorale e sociale; oppure sembra “offuscato” dalla ce-

lebrazione dei sacramenti dell’iniziazione cristiana: perciò vi è il rischio che 

non venga celebrato come la solennità meriterebbe. 

Il nostro Fondatore, come sempre, rende vicino a noi e in qualche misu-

ra comprensibile questo grande Mistero ricordandoci nel PROPOSITO che la 

Trinità è presente e concreta in tutto il nostro vissuto quotidiano, dalle pre-

ghiere del mattino con il segno della Croce alle preghiere comuni, alla litur-

gia delle ore, alla celebrazione eucaristica, alla recita del Rosario… Sempre 

iniziamo invocando “nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo”!  

Termino condividendo con voi alcuni stralci di una riflessione di Padre 

Timoty Radcliffe, già maestro generale dei Domenicani e noto scrittore e con-

ferenziere (nello scorso ottobre ha tenuto ai membri sinodali alcuni giorni di 

ritiro spirituale prima dell’apertura dell’evento sinodale): «...In genere i no-

stri modi di vedere il mondo sono profondamente dualistici: giorno/notte, 

buono/cattivo, bianco/nero, maschio/femmina, corpo/anima. Spesso questi 

dualismi sono il segnale delle opposizioni che conferiscono identità: noi/loro, 

giusto/sbagliato, repubblicano/democratico, sinistra/destra, gesuita/domenica-

no! La nostra politica, i nostri sport, le nostre questioni e rivalità d’amore: tut-

to di solito è dualistico. Ma ritrovare noi stessi in un amore trinitario significa 

essere liberati da queste opposizioni binarie. Ritroviamo noi stessi dentro 

all’amore del Padre per il Figlio e del Figlio per il Padre che è lo Spirito santo. 

Questo è un amore che è assolutamente reciproco, ma fecondo al di là di se 

stesso. Quindi essere coinvolti all’interno della vita trinitaria ci conduce al di 

là delle anguste e limitate infatuazioni, degli antagonismi in cui sono confinati 

gli esseri umani. Siamo condotti dentro uno spazio che è sempre più gran-

de...».  

Teogabri 

  



21 

 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella pre-

ghiera contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflet-

tere, considerare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando 

a “ragionare” solo come Gesù insegna. 

Da questo numero – dato che Papa Francesco ha dichiarato il 2024 

ANNO DELLA PREGHIERA– ospitiamo alcuni interventi che ci vengono offerti 

dall’amico don Angelo De Simone precisamente sul tema della preghiera. 

 

Don Alberione e la preghiera 
 

Papa Francesco ha dichiarato il 2024 «Anno della Preghiera». L’orazione 

infatti è oltremodo vitale per la nostra crescita spirituale come cristiani, consa-

crati e paolini. Pertanto vengono proposte qui alcune meditazioni sulla pre-

ghiera, per incrementare ancor più lo spirito e la vita di orazione. Il Fondatore 

avvertiva che «l’impegno maggiore sia volto all’anima per aumentare lo spiri-

to di fede. Ci vuole una persona di molta preghiera perché è questione di mol-

ta grazia, e che sappia formarsi un concetto esatto della persona a cui si rivol-

ge, e lo faccia con carità, e sempre con santo ottimismo entusiasmante»
3
. 

Come in passato, anche 

nei primi passi compiuti per 

avviare gli Istituti paolini di 

vita secolare si evidenziaro-

no, nell’affrontare le situa-

zioni, l’ottica verticale e lo 

spirito di fede del Fondatore 

e dei primi aderenti. 

Circa i preparativi per 

la fondazione egli riconosce 

che eventi, direttive, obbe-

dienze e spinte dall’Alto si 

associarono in una sola dire-

zione perché fosse raggiunto 

lo scopo. Tempi, circostanze 

e luoghi nei quali don Albe-

rione coglie e accoglie la vo-

                                                 

3
 Cfr. Vademecum, n. 989s. 



22 

 

ce di Dio sono la preghiera, la meditazione, l’adorazione eucaristica, gli 

Esercizi spirituali e talvolta i periodi di malattia. 

Ordinariamente per ogni fondazione egli rispetta un periodo di gestazio-

ne ampio. Prima di ogni iniziativa personale invita un po’ tutti a chiedere nella 

preghiera luci dall’Alto. Nelle decisioni da prendere presenta «al Direttore 

Spirituale i progetti», onde correggere, accrescere «secondo il caso», e quindi 

mettere «mano alle iniziative» (cfr. AD 47, 30). Oltre a tutto ciò, anche per la 

fondazione degli Istituti vale la certezza: «Siamo fondati su la Chiesa e il Vi-

cario di Gesù Cristo e questa convinzione ispira sicurezza, letizia, coraggio» 

(AD 350). 

 

1. Spiritualità cristologica 

L’esistenza umana e cristiana condotta per lo Spirito, con lo Spirito e nel-

lo Spirito, s’identifica quale vita spirituale di ogni battezzato che segue il 

Maestro, «Parola presso Dio» (Gv 1,1), «L’unigenito, che è Dio nel seno del 

Padre» (Gv 1,18), «via e verità e vita» (Gv 14,6), che è presente e opera nel 

cristiano come già nell’apostolo Paolo che confessa: «Vivo, però non più io, 

ma vive in me Cristo. La vita, che ora io vivo nella carne, la vivo nella fede, 

quella del Figlio di Dio, che mi amò e diede se stesso per me» (Gal 2,20). 

Per il fatto d’essere intimamente congiunti alla vita e alla missione di 

Cristo, i battezzati, in genere, e tanto più quanti professano i consigli evange-

lici, hanno ricevuto «parte della sua funzione sacerdotale per esercitare un cul-

to spirituale […], consacrati […], chiamati e istruiti dallo Spirito Santo […]. 

Infatti tutte le loro opere, le preghiere e le iniziative apostoliche, la vita coniu-

gale e familiare, il lavoro giornaliero, il sollievo spirituale e corporale, se sono 

compiute nello Spirito, e persino le molestie della vita se sono sopportate con 

pazienza, diventano spirituali sacrifici graditi a Dio per Gesù Cristo (cfr. 1Pt 

2,5) […]. Così, operando santamente dappertutto come adoratori, consacrano a 

Dio il mondo stesso»
4
. In tal maniera, per «la bontà di Dio realmente diffusa 

in vari modi nelle creature», per la partecipazione al sacerdozio di Cristo e an-

cor più per questa progressiva consacrazione universale, an-ch’esse cooperano 

in vario modo alla salvezza
5
. 

Il sorgere, per opera dello Spirito Santo, delle varie forme di “carismi” e 

di “spiritualità” propri dei vari fondatori e fondatrici di ordini, di congregazio-

ni religiose, di istituti di vita secolare, di movimenti ecclesiali risponde a de-

terminate esigenze storico-ecclesiali. È nello scrutare i segni dei tempi, 

nell’analisi della vita della Chiesa e nella conoscenza delle varie spiritualità 

                                                 

4
 Lumen gentium, 34. 

5
 Cfr. ivi 64. 



23 

 

che il beato don Giacomo Alberione accoglie il dono gratuito della spiritualità 

cristocentrica, ricevuto dall’Alto, che egli condivide poi alla Famiglia Paolina. 

«Nello studio delle spiritualità – scrive il Fondatore nel 1953 – apparve 

sempre più chiaro che ognuna ha lati buoni; ma in fondo vi è sempre Gesù 

Cristo, Divino Maestro […]. Se poi si passa allo studio di san Paolo, si trova il 

Discepolo che conosce il Maestro Divino nella sua pienezza; egli lo vive tutto; 

ne scandaglia i profondi misteri della dottrina, del cuore, della santità, della 

umanità e divinità […]; ci presenta il Cristo totale come già si era definito, Via 

Verità e Vita (cfr. Gv 14,6) […]. In questa visione vi è Gesù Cristo integrale; 

per questa divozione l’uomo viene tutto preso, conquistato da Gesù Cristo» 

(AD 159s).  

 

Egli propone questa spiritualità anche ai membri degli Istituti paolini di 

vita secolare, i quali non la vivono né la testimoniano con modalità di natura 

“intimistica”, ma in un servizio e «vita apostolica di penetrazione» che si tra-

duce in «evangelizzazione efficace»
6
. In ciò essi hanno un riferimento e mo-

dello nell’amato padre Fondatore il quale testimonia che, grazie alla Vita che è 

in Cristo, «all’umano-io si va sostituendo il Divino-Io, conquistando la perso-

nalità più eminente che si possa concepire, con un’indipendenza e libertà di 

spirito riguardo a questo mondo-creato» (CISP, p. 1370). «Segreto di grandez-

za e di ricchezza – egli aggiunge – è modellarsi su Dio […], inserirsi come 

olivi selvatici nella vitale oliva Cristo-Eucaristia; di pensare e nutrirsi di ogni 

frase del Vangelo, secondo lo spirito di san Paolo» (AD 95). 

                                                 

6
 Evangelii nuntiandi, 69. 



24 

 

2. Spiritualità mariana 

Seguendo la via “classica” della spiritualità cristologica, don Alberione si 

rivolge «per Maria a Gesù e al Padre» rispettando l’ordine, come egli stesso 

scrive: «Se si va a Maria, si conoscerà anche il Figlio suo e si conoscerà il Pa-

dre celeste»
7
. 

Il 25 maggio 1958 don Antonio Speciale copiava dal taccuino personale 

di don Alberione la seguente preghiera che egli aveva scritto quattro giorni 

prima stando in Alba: 

«A Maria M[adre], M[aestra], R[egina] 

Io indegno vostro figlio mi arrendo al santo volere del Maestro Divino. 

Ma ho assoluto bisogno di queste grazie: fede proporzionata, purezza di inten-

zioni, vocazioni, certezza di fare in tutto la sola vostra volontà, le grazie spiri-

tuali e materiali necessarie, i Cooperatori. = Due Istituti Secolari. Firmate e 

avallate voi, Maria, Voi Gesù, tale cambiale? Conto solo su di Voi. Chiedo il 

mille per uno = Adoperatemi come la scopa. – Ciò in penitenza dei miei pec-

cati. Tutto per Gesù Cristo, Via, Verità e Vita. – Gloria a Dio e pace agli uo-

mini. Che tutte le generazioni vi proclamino e vi cantino beata.  

Gesù Cristo mediatore presso il Padre; Maria mediatrice presso Gesù 

Cristo».  

Don Alberione vive dunque la relazione con Dio rivolgendosi alla Ma-

donna, quale via ordinaria che egli percorre nel “trattare” le cose divine e, 

quindi, anche nell’avviare gli Istituti paolini di vita secolare. In un’anno-

tazione che risale all’inizio del 1958 esprime a Maria Madre, Maestra e Regi-

na degli Apostoli di accettare l’impegno di iniziare, benché indegnamente, tre 

Istituti a completamento della Famiglia Paolina. Ritorna dunque qui l’urgenza 

prioritaria di tale completamento. 

La mediatrice nel dialogo con Dio è sempre la Madonna, alla quale don 

Alberione dà l’incarico d’inoltrare al Maestro la propria “resa”, oltre alla ri-

chiesta di fede, grazie, vocazioni, collaboratori per dare inizio agli Istituti. A 

lui, che cerca soprattutto la «certezza» di fare il volere di Dio, non spetta che 

abbandonarsi alla Madre, come la scopa si lascia adoperare da una solerte ca-

salinga. Come già aveva fatto la santa Vergine con il suo “sì”, anch’egli non fa 

che «accettare e arrendersi».  

Angelo De Simone 

  

                                                 

7
 Cfr. Meditazioni per Consacrate Secolari [MSC/1], p. 327. 



25 

 

Comunicando tra noi… 

 

Sospendiamo per questo numero la pubblicazione delle interviste ai Ga-

brielini per dare spazio alla bella testimonianza vocazionale data dall’amico 

Davide, nella sua Diocesi di Piazza Armerina, nel giorno della vita consacrata. 
 

 

Testimonianza Vocazionale in occasione 

della Giornata della vita consacrata 

Diocesi di Piazza Armerina  

Venerdì 2 febbraio 2024. 
 

Buon pomeriggio a tutti.  

Un saluto al nostro vescovo Rosario, ai 

sacerdoti e ai religiosi presenti oggi, in occa-

sione della Giornata della vita consacrata. Il 

delegato per la vita consacrata della nostra 

Diocesi mi ha chiesto una breve testimonianza sulla mia vocazione. Con gioia 

accolgo l’invito a nome mio e dell’Istituto che rappresento.  

Mi presento: sono Davide Campione, fratello Gabrielino dell’Istituto San 

Gabriele Arcangelo. Nell’anno 2020, precisamente l’1 agosto, insieme con il 

mio confratello Filippo che è qui presente, dopo alcuni anni di formazione at-

traverso il postulato e il noviziato siamo entrati a far parte della Famiglia Pao-

lina, emettendo i voti religiosi con la prima professione dei consigli evangeli-

ci. La professione ha avuto luogo a Roma presso la cripta della Basilica Regi-

na Apostolorum, ricevuta  dal Superiore provinciale e alla presenza del Dele-

gato nazionale del nostro Istituto.  

L’Istituto San Gabriele Arcangelo è un Istituto maschile di Vita Consa-

crata, fondato da don Giacomo Alberione il 12 settembre 1958. Esso prende il 

nome dall’Angelo dell’Annunciazione, “patrono degli strumenti della comuni-

cazione sociale”, per sottolinearne il fine apostolico: portare il messaggio della 

salvezza agli uomini di oggi con i mezzi di oggi. Vi fanno parte uomini celibi, 

consacrati con i voti di castità, povertà e obbedienza, per santificarsi ed evan-

gelizzare in famiglia e nell’ambito professionale.  

La nostra vita consacrata è alimentata ogni giorno dalla Celebrazione eu-

caristica, dalla Liturgia delle Ore, dall’Adorazione eucaristica. Vengono orga-

nizzati Esercizi spirituali annuali e Ritiri spirituali mensili. 

Nell’anno 2021 il Vescovo di Piazza Armerina, S. E. Mons. Rosario Gi-

sana, ha solennemente benedetto i locali della nuova “Casa San Gabriele” sede 

abitativa di noi fratelli Gabrielini nella Diocesi di Piazza Armerina. All’in-

  Cattedrale di Piazza Armerina 



26 

 

terno dei locali abbiamo voluto fortemente che non mancasse una piccola 

Cappella. E l’abbiamo dedicata a Maria Regina degli Apostoli. Qui ora ab-

biamo la presenza di Gesù eucaristico: è davanti a Lui che ogni giorno sostia-

mo per la preghiera comune, e per l’adorazione, sia nostra personale sia di chi 

desidera unirsi nella preghiera. 

Attraverso la nostra presenza nel territorio collaboriamo con le parroc-

chie, comunità religiose, associazioni, movimenti. In modo particolare ponia-

mo una particolare attenzione ai ragazzi, ai giovani e alle famiglie del territo-

rio attraverso le attività e i progetti di apostolato sociale svolti da diversi anni 

dall’associazione Oratorio Giovani Orizzonti di cui noi stessi siamo parte in-

tegrante. 

Seguiamo il motto del beato Alberione, Fondatore della Famiglia Paoli-

na: “la nostra parrocchia è il mondo”. 

Inoltre collaboriamo in diverse occasioni nelle iniziative e con gli uffici 

diocesani, lì dove siamo chiamati a dare una mano e nella stessa nostra Fami-

glia Paolina. Lo stesso Vescovo, il 27 aprile 2021, proprio nel giorno 

dell’anniversario della 

beatificazione di don Al-

berione, ha celebrato la 

prima santa Messa nella 

cappellina interna della 

casa intitolata a Maria 

Regina degli Apostoli; 

nell’occasione, ci ha la-

sciato la presenza della 

SS.ma Eucaristia. 

Il prossimo anno 

2025, anno del giubileo, 

a Dio piacendo, emette-

remo entrambi la profes-

sione perpetua. 

Per comprendere l’importanza e il significato dell’evento per noi Gabrie-

lini della Sicilia è necessario rifarci a qualche anno addietro. 

A me, Davide, fin dall’adolescenza, il Signore aveva messo in cuore il 

forte anelito di aiutare gli altri, dedicando loro gran parte del mio tempo. E, 

nel farlo, il desiderio concreto di creare spazi e luoghi aggregativi che aiutas-

sero i ragazzi, i giovani e le famiglie a riscoprire il valore autentico della vita: 

formare comunità e realizzare un apostolato che sapesse essere in piena sinto-

nia con la Chiesa e con gli insegnamenti di Gesù. 



27 

 

Con questo stato d’animo, circa diciannove anni fa, avevo dato vita ad 

una associazione di ragazzi, giovani e famiglie denominata Oratorio Giovani 

Orizzonti, associazione approvata con riconoscimento e decreto ecclesiastico 

ricevuto nell’anno 2013 dall’allora vescovo monsignor Michele Pennisi, e 

nell’anno 2016 con il rinnovo dall’attuale vescovo, mons. Rosario Gisana.  

La stessa comunità oratoriana col tempo si è consolidata nel territorio, 

con la realizzazione di progetti, attività e iniziative per i bambini, i ragazzi, i 

giovani e le famiglie del territorio.  

Nel realizzare tutto questo sono arrivato a capire che è Dio che va incon-

tro all’uomo e non viceversa.  

Intanto, il Signore aveva messo sulla mia stessa strada un giovane mosso 

dal medesimo desiderio di dedicare la propria vita al bene dei fratelli, l’amico 

e fratello Filippo Magro. 

Eravamo entusiasti del nostro operare per la crescita umana-spirituale di 

diverse persone. Ma nello stesso tempo sentivamo in cuore che non bastava 

quel “fare” per altri: percepivamo che il Signore aveva in mente “qualcosa” in 

più per la nostra vita spirituale. 

Così un giorno il Signore accese quella lampadina che mancava, quella 

che ad un tratto riuscì ad illuminarci la via. Era il 29 Settembre 2017 (festa di 

San Gabriele Arcangelo…): in chiesa capitò tra le mani di Filippo il foglietto 

“La Domenica”, che osservò distrattamente durante l’omelia del sacerdote; 

quando ad un tratto, alla fine del foglio, lesse: “Sei un giovane che vuole con-

sacrare la propria vita a Cristo? L’istituto San Gabriele Arcangelo è quello che 

fa per te!”. Quelle parole fecero vibrare il nostro cuore e la nostra mente; per-

cepimmo che il Signore ci indicava che era quella la strada da percorrere. 

Così, dopo tanto discernimento vocazionale, abbiamo maturato l’aspira-

zione di consacrazione a Dio: grazie anche all’aiuto prezioso di alcune Suore 

dell’Istituto Sacra Famiglia, in particolare suor Stefania Fioretto e suor Erme-

linda Calcagno, ma anche delle sorelle dell’Ordo Virginum Anna De Martino 

e Paola Di Marco, che sono presenti nella nostra Diocesi di Piazza Armerina. 

Così ci siamo messi a disposizione del Signore. 

Abbiamo intrapreso il cammino formativo per diventare Gabrielini.  

Abbracciare la vita religiosa è stato ed è un cammino molto lungo ma 

bello. “Vivere Gesù Via, Verità e Vita”: questa appunto è una delle frasi del 

beato Giacomo Alberione, Fondatore della Famiglia Paolina, che ci hanno 

colpito di più e che intendiamo porre come faro della nostra vita. 

Inoltre, nell’anno 2023 abbiamo aperto un centro intitolato al beato “Don 

Pino Puglisi”, gestito dalla nostra comunità dell’oratorio Giovani Orizzonti, 

grazie alla concessione di alcuni locali appartenenti al comune di Piazza Ar-

merina. All’interno dei locali è stata allestita anche una sala per la catechesi e 



28 

 

l’apostolato in collegamento con la sede centrale presente da anni accanto 

l’Istituto “Neve”, messa a disposizione a noi dall’Istituto Suore Sacra Fami-

glia, con la quale nel periodo estivo organizziamo il grest e campi per i ragazzi 

e giovani e attività per le famiglie del territorio.  

Il nostro sogno è che gli stessi locali possano continuare ad essere il cen-

tro e il cuore vitale per programmare ed avviare progetti da svolgere poi fuori 

per una Chiesa in uscita che, come afferma il Concilio Vaticano II, possa esse-

re pronta ad ascoltare i segni dei tempi. Una missione che ci spinge ad uscire 

fuori nelle periferie, nei quartieri e nei luoghi di aggregazione presenti nel ter-

ritorio, in piena sinergia con il nostro carisma paolino e portando il messaggio 

di Gesù. Questo ulteriore passo per me e per il mio confratello Filippo è moti-

vo di gioia profonda! 

 

Esprimiamo la nostra profonda riconoscenza a S.E. Mons. Rosario Gisa-

na, vescovo di Piazza Armerina, al nostro Delegato nazionale dell’Istituto don 

Guido Gandolfo, al Delegato dei Cooperatori paolini don Guido Colombo, no-

stro amico e confratello di viaggio, ai nostri superiori, ai confratelli e a tutti gli 

amici per aver benevolmente accolto da sempre i nostri desideri di bene e per 

averci aiutati nell’attuare concretamente la nostra vocazione. 

Davide Campione 

  



29 

 

   Per il ritiro personale 

 

Ritengo utile proporre una serie di ritiri che prendono ispirazione dalla 

storia carismatica paolina lasciataci dal beato Alberione con il titolo ABUN-

DANTES DIVITIAE GRATIÆ SUÆ. 

La storia commovente delle grazie e benedizioni dal Padre celeste river-

sate sulla Famiglia Paolina attraverso la persona del Fondatore, offre spunti 

preziosi per la nostra riflessione, preghiera e propositi di vita. 

 

 

 

17   Spirito paolino
2
 

“Modellarsi su Dio, vivendo in Cristo” 
(AD 95-100) 

 

1.  Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 

 

Romani 11,22-24: 

      «Considera dunque la bontà e la severità di Dio: la severità verso quelli che 

sono caduti; verso di te invece la bontà di Dio, a condizione però che tu sia fe-

dele a questa bontà. Altrimenti anche tu verrai tagliato via. Anch’essi, se non 

persevereranno nell’incredulità, saranno innestati; Dio infatti ha il potere di in-

nestarli di nuovo! Se tu infatti, dall’olivo selvatico, che eri secondo la tua natu-

ra, sei stato tagliato via e, contro natura, sei stato innestato su un olivo buono, 

quanto più essi, che sono della medesima natura, potranno venire di nuovo in-

nestati sul proprio olivo!». 

 

«Segreto di grandezza è modellarsi su Dio, vivendo in Cristo. Perciò 

sempre [sia] chiaro il pensiero di vivere ed operare nella Chiesa e per la Chie-

sa; di inserirsi come olivi selvatici nella vitale oliva,
8
 Cristo-Eucaristia; di 

pensare e nutrirsi di ogni frase del Vangelo, secondo lo spirito di San Paolo. 

Perciò fondamentali articoli delle Costituzioni
 9
 sono: 

154  “La pietà venga specialmente e di continuo nutrita con lo studio di Gesù 
Cristo Divino Maestro, che è Via, Verità e Vita; in modo che tutti sul Suo divino 
esempio crescano in sapienza, in grazia e virtù, venerando Dio con profonda reli-

                                                 

8 
Cf Rm 11,24. 

9 
Costituzioni della Pia Società San Paolo, ed. 1950. 



30 

 

gione in spirito e verità, e amandolo sinceramente con la mente, con la volontà, 
col cuore e con le opere”. 

177  “Nell’apprendere e nell’insegnare le varie materie, bisogna far sì che gli 
studi siano sempre ordinati e coltivati in modo tale che Gesù Cristo nostro Divino 
Maestro, che è Via, Verità e Vita, sia da noi sempre più intimamente conosciuto e 
Cristo si formi pienamente nella mente, nella volontà e nel cuore; così diventere-
mo esperti maestri delle anime, perché prima siamo stati umili e diligenti discepoli 
di Cristo”. 

224  “La dottrina che si deve comunicare nelle edizioni, è quella che riguar-
da la fede, i costumi ed il culto, ricavata dalle pure fonti della Sacra Scrittura, del-
la Tradizione e del Magistero della Chiesa”. 

 

Tutto l’uomo in Gesù Cristo, per un totale amore a Dio: intelligen-

za, volontà, cuore, forze fisiche. Tutto: natura, grazia, vocazione, per 

l’apostolato. Carro che corre poggiato sulle quattro ruote: santità, stu-

dio, apostolato, povertà». 

 

 

  



31 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Dopo aver dedicato abbondante tempo a riflettere su Gesù, che, come af-

ferma don Alberione, “imprime e fruttifica in noi la vita nuova, quella che 

produce l’innesto di un olivo buono sopra un olivastro selvatico”, sosto a 

lungo su Gesù-Via, esempio e modello di tutte le virtù. Quindi mi verifico: 

 Don Alberione asserisce con forza che “Segreto di grandezza è model-

larsi su Dio, vivendo in Cristo”. – Il “vivere in Cristo” è il cuore di tutta 

la spiritualità paolina: posso dire di aver fatto passi in questa direzione? 

 La “vitale oliva” è “Cristo Eucaristia”. – Gesù Eucaristico, che ricevo 

ogni giorno, sta gradualmente  trasformando i miei pensieri nei suoi e le 

mie azioni nelle sue? 

 “Tutto l’uomo in Gesù Cristo, per un totale amore a Dio: intelligenza, 

volontà, cuore, forze fisiche”. – Si tratta del cammino di integralità in 

Cristo, esperienza armonica delle quattro dimensioni. Sempre “nello spi-

rito di san Paolo”. Come posso definire la mia collocazione in questa vi-

sione? 

 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

Mi colloco in preghiera con Gesù-Vita, e lo prego, ancora una volta, di 

restare Lui in dialogo orante con il Padre e lo Spirito dentro di me. 

 Domando a Gesù stesso di condurmi sempre più a vivere “in” Lui, fino 

a che diventi Lui il soggetto operante in ogni espressione della mia vita.  

 Prego con insistenza lo Spirito perché faccia crescere ancor più Gesù 

Eucaristico dentro di me, fino a rendere la mia stessa vita una eucaristia 

perenne. 

 Invoco Maria che, secondo don Alberione, “ha portato sulle sue braccia 

la Chiesa nascente”. E per sua intercessione chiedo anch’io che “l’azio-

ne del laicato apostolico nella Chiesa sia umile, generosa, costante”. 

 Chiedo umilmente a San Paolo di guidarmi passo passo verso la cristifi-

cazione, mirando al “non sono più io, ma vive in me il Cristo”. 

 Prego con il Fondatore il Padre celeste, datore di ogni bene: «Ti ringra-

zio, mio Dio, che hai voluto instaurare tutto in Cristo. Hai chiamato 

l’uomo a imitare la tua vita divina in Cristo. Tanti fedeli si distinguono 

nella pratica delle virtù ordinarie, onorano Dio, la Chiesa, la società. 

Spesso sono anche i benefattori dell’umanità. Devo imitare Dio in Cri-

sto, vita dell’anima»
10

. 

                                                 

10
 Cf. G. ALBERIONE, Preghiere, pp.298-299. 



32 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Maggio:   Giuseppe  C. (31) 

Giugno:    Domenico S. (19)        Mario B. (22)        Matteo A. (25) 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Maggio:  Francesco Leonardi (1)   Mario Bonati (20)   Paolo Leuci (30)   

Giugno:  Angelo Bassi (26)         

 

Intenzione per il mese di maggio: 

“O san Giuseppe, ti veneriamo come il modello dei lavoratori, l’amico 

dei poveri, il consolatore dei sofferenti ed emigrati, il santo della Provviden-

za… Soccorri con le tue preghiere quanti faticano nel lavoro intellettuale, mo-

rale e materiale” (Le Preghiere della FP, p.130). 

 

Intenzione per il mese di giugno: 

“O Dio, che vedi come non confidiamo in nessuna nostra azione, conce-

dici, propizio, d’essere difesi contro ogni avversità dalla protezione di san 

Paolo, Dottore delle genti. Da me nulla posso; con Dio posso tutto. Per amor 

di Dio voglio far tutto. A Dio l’onore, a me il paradiso” (Preghiere, p.54). 

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la 

sua luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 

 

 

 

 

 


