
1 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Io sono con voi 
 

 

SETTEMBRE  –  OTTOBRE  2024 

 

Circolare di collegamento, formazione e animazione 

dell’Istituto Paolino «San Gabriele Arcangelo», 

di vita secolare consacrata, «opera propria» 

della Società San Paolo e parte integrante 

della Famiglia Paolina suscitata 

nella Chiesa dallo Spirito Santo  

ad opera del beato don Giacomo Alberione (1884-1971). 

  



2 

 

Indice 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Lettera del Delegato  

Spunti biblici 

In comunione con la CHIESA 

Parole di luce 

Per conoscere più da vicino don Alberione  

La parola del Fondatore 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

Comunicando tra noi… 

Per il ritiro personale 

Pro-memoria 

3 

6 

10 

13 

14 

19 

22 

26 

29 

32 

  

ISTITUTO «SAN GABRIELE ARCANGELO»  
DELEGATO NAZIONALE: via Alessandro Severo, 58 - 00145 Roma  

isga.alberione@libero.it 

 

Per ogni informazione sul Fondatore e la Famiglia Paolina:  

www.stpauls.it/ita/home.htm  

www.alberione.org  

 

sui Gabrielini:  

www.istitutosangabrielearcangelo.com  

 

Nuovo Iban della Banca Prossima-Intesa S. Paolo 
Per eventuali bonifici a scopo promozionale, vocazionale e a sostegno dell’Istituto e dei 

Gabrielini 

IT94Q0306909606100000159948 

 

Io sono con voi, Circolare a uso manoscritto, redatta sotto la responsabilità del 

Delegato dell’Istituto «San Gabriele Arcangelo», elevato a «Ente riconosciuto come 

persona giuridica» con Decreto del Ministero dell’Interno in data 24 aprile 1995. 

  

http://www.alberione.org/
http://www.istitutosangabrielearcangelo.com/


3 

 

Lettera del Delegato 

 

Carissimi amici Gabrielini,  

ci accoglie un’altra volta il mese di settembre. Il nome stesso di questo 

mese evoca – almeno nel nostro emisfero – l’inizio di un nuovo anno spirituale-

apostolico, con la ripresa delle diverse attività che riempiono la nostra vita di 

ogni giorno. Anche questo nuovo periodo lo percepiamo come un ulteriore do-

no del Padre celeste; e lo riceviamo dalle mani amorevoli di Maria, della quale 

l’8 settembre festeggiamo la nascita! 

Rendiamo lode al Signore per la risonanza positiva della settimana di 

esercizi che il Signore ci ha permesso di vivere. Tale risonanza avrà una bella 

continuità attraverso il dono del progetto spirituale, da vivere e verificare ogni 

giorno: è questo il clima opportuno per approfondire quotidianamente il pen-

siero e la proposta del nostro amato Fondatore.  

Continuiamo a seguire le preziose indicazioni che don Alberione ci offre, 

sempre nella sezione conclusiva del DF, intitolata CONCLUSIONI. 

  

“Gesù Cristo è la verità, perché guida la mente in modo  

che mai erri, si sopranaturalizzi, si divinizzi...”  (DF 99) 
 

Dopo aver riassunto l’itinerario proposto nell’ampia sezione della prima 

tappa, Gloria al Padre, il Fondatore rilegge, come sempre in forma molto sinteti-

ca, l’itinerario della seconda tappa, Gloria al Figlio: 

2. Gesù Cristo è la via del cielo, via unica, via sicura; è la verità, perché 

guida la mente in modo che mai erri, si sopranaturalizzi, si divinizzi; la vita 

per cui la mente aderirà sempre a Gesù Cristo e il cuore e la vita si manter-

ranno sempre nel cammino da Lui segnato. La conclusione della seconda 

parte si è: abitare in Gesù Cristo fino al «vivit vero in me Christus»: mente, 

cuore, vita. Frutto della seconda parte le elezioni: vocazione; o modo di se-

guirla; o punto particolare (DF 99). 
 

Abbiamo meditato nel periodo scorso su Gesù Cristo, presentato da don 

Alberione come “la via del cielo, via unica, via sicura”. Subito dopo, ecco le 

sue considerazioni su Gesù-Verità. Aspetto importantissimo in quanto, come 

ben sappiamo, per don Alberione il processo di divinizzazione comincia con 

la conformazione a Gesù-Verità. 

È noto che l’adesione al Maestro-Verità ci porterà a sostituire pensieri e 

considerazioni solo umane con pensieri spirituali, che hanno per oggetto Dio; 

anzi, poco alla volta, grazie al contatto prolungato con la Parola di Dio, Gesù 



4 

 

intende diventare soggetto pensante in noi, al punto che la mente non solo non 

sbagli, ma lentamente si vada soprannaturalizzando, anzi “si divinizzi” sic et 

simpliciter. Questo, per il Fondatore, realizza il comandamento fondamentale di 

“amare Dio con tutta la mente” (Mt 22,37). 

Con quanta insistenza il nostro Fondatore ha ribadito questo pensiero! 

Possiamo dire che è stata questa la sua preoccupazione più costante: «Gesù Cri-

sto è Maestro Divino e l’unico Maestro; in primo luogo perché è la stessa Veri-

tà, l’essenziale ed eterna verità: “Io sono la verità” (Gv 14,6)».
1
 

L’adesione a Gesù-Verità si manifesta in un forte itinerario di fede: «Ne 

segue che la diretta preparazione da farsi in questo mondo debba consistere in 

una vita di fede… Ora è appunto nella fede che la mente si allena a vivere in 

Dio. Non sono le verità di fede, verità divine? Non è forse sull’autorità di Dio 

che l’intelletto loro presta l’assenso? Il fedele crede, non 

perché così ha capito con la ragione, ma perché così dice 

Dio. Può anche intender nulla del mistero creduto; ma 

che importa? Lo dice Dio, e basta…». E ancora: «Infatti 

per la fede vera l’uomo è elevato ad un piano immensa-

mente più alto: sopra di esso lavorare soprannaturalmen-

te, fruttificare soprannaturalmente, raggiungere un pre-

mio soprannaturale».
2
 

Il punto di arrivo è identificato con la divinizzazio-

ne della persona, capolavoro di Gesù Maestro: «La for-

mazione avviene in Cristo, che è Via, Verità e Vita. Egli 

si è fatto per noi Maestro ed in questa elevazione, cri-

stianizzazione e divinizzazione dell’uomo è Maestro 

unico».
3
 

Considerazioni tradotte dal Fondatore nella pre-

ghiera Al Maestro Divino (primo punto): «O Maestro, tu 

hai parole di vita eterna: alla mia mente, ai miei pensieri 

sostituisci Te stesso, o Tu che illumini ogni uomo e sei la stessa verità: io non 

voglio ragionare che come Tu ammaestri, né giudicare che secondo i tuoi giudi-

zi, né pensare che Te verità sostanziale, data dal Padre a me: “Vivi nella mia 

mente, o Gesù verità”» (DF 39). 
 

Cari amici, siamo tutti perfettamente convinti che la “santificazione della 

mente” è stata la raccomandazione più forte del Fondatore per ogni membro 

                                                 

1 G. ALBERIONE, Amerai il Signore con tutta la tua mente, in Anima e corpo per il van-

gelo (ACV), p.18. 
2 G. ALBERIONE, o.c., pp.24.26. 
3 San Paolo, Dicembre II, 1952. 



5 

 

della Famiglia Paolina. Infatti, don Alberione ha ribadito spesso che la Fami-

glia Paolina è docente: e come potrebbe svolgere un compito tanto impegnativo 

senza una adeguata preparazione culturale-spirituale?  

In questi anni noi, come Gabrielini, abbiamo risposto come meglio pote-

vamo a tale raccomandazione? Credo che possiamo rispondere di sì! Abbiamo 

riflettuto per anni sull’opuscolo AMERAI IL SIGNORE CON TUTTA LA TUA MEN-

TE; e anche i testi carismatici proposti per gli Esercizi appena vissuti erano de-

sunti da tale testo. Come risonanza agli orientamenti del Fondatore ognuno si è 

impegnato a nutrire la mente di validi contenuti biblici, teologici, ecclesiali: 

non dubito, infatti, che l’impegno personale in questa ottica sia costante. E 

continuiamo così, con fedeltà quotidiana! 
 

   Come si diceva, siamo appena usciti – con buoni risultati! – dall’ap-

puntamento degli Esercizi spirituali vissuti in Ariccia, dal 29 luglio al 4 agosto. 

Sento di dover innanzitutto ringraziare tutti per la numerosa partecipazione: 

chi era in grado di venire ha risposto con prontezza e fattivamente. In tal modo 

si è creato un gruppo davvero significativo, una bella assemblea orante e ben 

attenta ai temi di meditazione e di riflessione carismatica. Sia benedetto Iddio! 

Un ottimo inizio dell’anno che ci attende… 

 

Augurando ad ognuno di proseguire al meglio con gli Esercizi nella vita 

corrente, saluto cordialmente. 

 
Don Guido Gandolfo, ssp 

Delegato ISGA 

  



6 

 

Spunti biblici  

 

Il nostro confratello don Primo Gironi, biblista, ha pubblicato recente-

mente un volume dal titolo “ALLA SCOPERTA DI GESÙ MAESTRO - I quattro 

Vangeli per il discepolo del nostro tempo”. 

Don Primo si è detto molto contento se attingiamo abbondantemente dal 

suddetto volume, soprattutto perché ne ricaviamo più approfondita conoscenza 

delle tematiche relative ai Vangeli. 

Iniziamo con l’itinerario cristologico nel Vangelo secondo Matteo. 

 

6.   “Procùrati un Maestro” 

 

      Un testo rabbinico, che abbiamo già 

citato, nel presentare i titoli di Gesù nel 

Vangelo di Matteo, rivolgeva ai maestri 

del popolo giudaico questa esortazione: 

«Formate molti discepoli e fate una siepe 

intorno alla Toràh» (Trattato “I Capitoli 

dei Padri” 1,1).  

 

Maestro/discepolo 

Quello del maestro/discepolo è sempre 

stato un dittico caro alla tradizione religio-

sa e culturale di Israele. Le tradizioni pro-

fetiche (anche quelle più arcaiche, docu-

mentate già nei libri di Samuele) parlano 

di “figli dei profeti”, cioè di discepoli che 

si sono formati all’insegnamento e alla vi-

ta di quelle grandi figure carismatiche che 

sono i profeti della Bibbia (cf 1Sam 10; 

1Re 2; Am 7,14: «Non ero profeta né figlio di profeta»).  

Anche le tradizioni sapienziali (che molto hanno influito nella trasmissione della 

rivelazione che Dio ha fatto di se stesso) amano presentare il rapporto tra Dio che si 

rivela e il popolo che a lui si apre come il rapporto che intercorre tra il maestro e il 

discepolo, tra il padre e il figlio (vedi soprattutto i primi capitoli del libro dei Pro-

verbi, dove appare a ogni passo il dittico “figlio/padre”).  

Forse è questo il contesto in cui va collocata l’espressione presente in Mt 11,19: 

«Ma la sapienza è stata riconosciuta giusta per le opere che essa compie».  



7 

 

“Sedersi ai piedi del maestro”  

 

Anche il Nuovo Testamento conosce il rapporto maestro/discepolo. I Vangeli 

documentano spesso la presenza di “discepoli di Giovanni Battista”, di “discepoli 

dei Farisei” e di “discepoli di Gesù” (cf Mt 9,14). 

Perciò l’espressione “stare seduti ai piedi del maestro” indicava il discepolo che 

aveva scelto il proprio maestro e si formava al suo insegnamento; in At 22,3 Paolo 

presenta se stesso “ai piedi di Gamaliele”, un grande rabbi del suo tempo.  

Questo insegnamento era impartito solitamente nella “Casa dello studio”, come 

era chiamata la sede del maestro (in ebraico, Bet Midràsh). 

Gesù stesso è presentato nei Vangeli nell’atteggiamento di “stare seduto” e con 

“ai suoi piedi” i discepoli (o le folle). Era l’atteggiamento abituale del maestro, con 

il quale si volevano esprimere la grande importanza dell’insegnamento che veniva 

impartito e la cura particolare con cui esso veniva trasmesso. Esempio caratteristico 

è il “Discorso della montagna”, pronunciato da Gesù in questo atteggiamento: «Ve-

dendo le folle, Gesù salì sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi 

discepoli» (Mt 5,1).  

Un antico testo giudaico descrive così le tappe che scandivano l’itinerario della 

formazione culturale e religiosa presso gli Ebrei:  

«A 5 anni comincia lo studio della Toràh (cioè la Bibbia); a 10 anni lo studio 

della Mishnà (che è la raccolta delle tradizioni orali affiancate al testo scritto della 

Bibbia); a 13 anni comincia l’obbligo dell’osservanza dei comandamenti e delle 

prescrizioni della legge mosaica; a 15 anni comincia lo studio del Talmùd (una 

ampia raccolta di scritti dei grandi maestri di Israele); a 18 anni si celebra la 

kuppàh (cioè il matrimonio)» (Trattato “I Capitoli dei Padri” 5,23).  

Concluso questo itinerario il giovane, che intendeva abbracciare la professione 



8 

 

dello scriba o del giudice o del rabbì, proseguiva gli studi trasferendosi in città, do-

ve si metteva alla scuola di un maestro famoso che gli avrebbe impartita una ade-

guata formazione.  

Gli scritti della tradizione giudaica non esitavano a favorire questa formazione, 

quando affermavano: «Procùrati un maestro di Toràh» (Trattato “I Capitoli dei Pa-

dri” 1,6).  

Nel Vangelo di Matteo è documentato lo sforzo dei farisei per “arruolare” di-

scepoli anche tra i “prosèliti” (termine greco che indicava gli stranieri residenti nel-

la Terra Santa). Alla loro scuola, tuttavia, la formazione di questi “discepoli” non 

poteva raggiungere la pienezza offerta dalla persona e dalla parola di Gesù. Infatti 

l’Evangelista ne critica il metodo e ne denuncia il fallimento: «Guai a voi, scribi e 

farisei ipocriti, che percorrete il mare e la terra per fare un solo prosèlito e, quan-

do lo è divenuto, lo rendete figlio della Geenna due volte più di voi» (Mt 23,15).  
 

Gesù e i suoi  

discepoli  

Non è stato così 

per i discepoli di Ge-

sù. Essi non sono an-

dati alla ricerca di un 

rabbi, ma è stato Gesù 

a scegliere loro (cf Gv 

15,16: «Non voi avete 

scelto me, ma io ho 

scelto voi»).  

Essi non avevano 

messo in conto di ab-

bracciare la professio-

ne dello scriba o del 

rabbi, ma erano già 

impegnati nel loro lavoro manuale di pescatori, secondo una rigida prescrizione del 

Talmùd: «Ogni padre è obbligato a insegnare al figlio un mestiere. Chi non insegna 

a suo figlio un mestiere, gli insegna a diventare un ladro». Non solo, ma di certo 

anch’essi, come ogni fervente israelita, avevano accettato con convinzione la rac-

comandazione racchiusa in Siracide 11,1: «Sii costante nei tuoi impegni e sappi in-

vecchiare nel tuo mestiere».  

Con Gesù il rapporto maestro/discepolo è completamente innovativo. Mentre 

gli altri maestri, come documenta il Talmùd, esortavano i discepoli a «fissare con 

scrupolo un tempo per lo studio della Toràh», Gesù rivela se stesso quale “libro” 

di apprendimento (cf Mt 11,29: «Imparate da me, che sono mite e umile di cuo-



9 

 

re»), fino ad attribuire a sé le tre grandi prerogative attribuite alla Legge mosaica, 

da sempre intesa nell’Ebraismo come la via, la verità e la vita del fedele israelita: 

«Io sono la via e la verità e la vita» (Gv 14,6).  

Mentre i rabbini invitavano a costruire “una siepe” attorno alla Legge, Gesù 

apre le vie della comunicazione che, attraverso la sua persona e il suo agire, rive-

lano al mondo la vera identità di Dio.  

Con i discepoli Gesù vive l’esistenza di ogni giorno sperimentando un’intensa 

familiarità: insieme vivono, insieme conversano, insieme pregano, mangiano, an-

nunciano il Regno, condividono speranze e attese, successi e delusioni.  

Quando i discepoli “indietreggiano” nell’affrontare la prova decisiva della vita 

di Gesù che è la Croce e non lo “seguono” più, essi immediatamente perdono que-

sta significativa qualifica di “discepoli” e vengono “declassati” al ruolo anonimo di 

“tutti”, che li assimila al ruolo generico riservato alle “folle”, che non sanno ricono-

scere in Gesù il Salvatore e il Figlio di Dio (cf Mc 14,50: «Allora tutti lo abbando-

narono e fuggirono»).  

Questo spiega perché nel Nuovo Testamento i discepoli di Gesù vengono desi-

gnati anche con il verbo greco akolouthèo, che significa “seguire”. Ma soprattutto 

questo verbo indica la “sequela” piena e totale che caratterizza il discepolo di Gesù, 

che lo “segue” fino alla Croce.  

Gesù invita i suoi discepoli storici (i “Dodici”) a proporre a tutti gli uomini que-

sta stessa esperienza di vita insieme che li ha caratterizzati: «Andate e fate discepoli 

tutti i popoli» (Mt 28,19).  

Alla nostra epoca, segnata dal rapido flusso dell’informatica, Gesù sembra addi-

tare nella “siepe/rete”, collocata dai rabbini attorno alla Toràh, la grande “rete” in-

formatica che raggiunge in ogni luogo i discepoli che ancora oggi egli chiama 

«perché stiano con Lui» (Mc 3,14); chiamati ad abbattere ogni “siepe” che tenta di 

trattenere il flusso vorticoso del vangelo: «Andate in tutto il mondo e proclamate il 

Vangelo a ogni creatura» (Mc 16,15).  

Primo Gironi 

  



10 

 

In comunione con la CHIESA  

 

L’anno prossimo, 2025, si celebrerà il 

Giubileo universale della Chiesa cattolica, 

che – secondo una Bolla di Papa Paolo II nel 

1470 – si svolge ogni 25 anni. 

La tradizione vuole che ogni Giubileo 

venga proclamato tramite la pubblicazione di 

una Bolla Papale (o Bolla Pontificia) di Indi-

zione. Per il Giubileo del 2025, il Santo Pa-

dre, Papa Francesco, ha fatto leggere brani 

scelti della Bolla SPES NON CONFUNDIT, du-

rante la cerimonia di consegna nell’atrio del-

la Basilica di San Pietro in Vaticano, il 9 

maggio 2024. 

Il Pontefice ha stabilito che la Porta 

Santa della Basilica di San Pietro sarà aperta 

il 24 dicembre 2024, dando così inizio al 

Giubileo ordinario. La domenica successiva, 

29 dicembre, il Papa aprirà la Porta Santa di 

San Giovanni in Laterano. Nello stesso gior-

no, il 29 dicembre 2024, in tutte le Cattedrali 

e Concattedrali i Vescovi diocesani celebreranno la Santa Eucaristia come Solenne 

apertura dell’Anno Giubilare. 

Siamo riconoscenti all’amico Matteo Torricelli, che volentieri ci presenta la cita-

ta Bolla di Indizione SPES NON CONFUNDIT (“La speranza non delude”, Rm 5,5). 

“Possa il Giubileo essere per tutti occasione di rianimare la speranza” 
 

Ogni Giubileo viene proclamato tramite la pubblicazione di una Bolla Pa-

pale, il documento che fornisce preziose indicazioni per vivere l’Anno Santo e 

ne stabilisce le date di inizio e di fine. Il 2025 sarà l’anno giubilare della spe-

ranza che, come affermano le prime parole della Bolla, non delude. In realtà 

sono parole dell’apostolo Paolo che nella lettera ai Romani (capitolo 5) infonde 

coraggio alla comunità cristiana di Roma proprio nel segno della speranza. 

“Tutti sperano. Nel cuore di ogni persona è racchiusa la speranza come 

desiderio e attesa del bene, pur non sapendo che cosa il domani porterà con sé. 

L’imprevedibilità del futuro, tuttavia, fa sorgere sentimenti a volte contrappo-

sti: dalla fiducia al timore, dalla serenità allo sconforto, dalla certezza al dub-

bio. Incontriamo spesso persone sfiduciate, che guardano all’avvenire con scet-

ticismo e pessimismo, come se nulla potesse offrire loro felicità. Possa il Giubi-

leo essere per tutti occasione di rianimare la speranza” (n. 1). 



11 

 

Sono queste le parole con cui Papa Francesco ci introduce al tema, che 

come leggiamo, possiamo considerare universale: tutti sperano. Questa speran-

za umana poi trova una luce rassicurante in quella cristiana, che non illude e 

non delude perché “è fondata sulla certezza che niente e nessuno potrà mai se-

pararci dall’amore divino” (n. 3). Essa scaturisce dall’amore di Gesù, trafitto 

sulla croce, ed è costantemente alimentata e diffusa dallo Spirito Santo. Le con-

dizioni in cui la nostra speranza è maggiormente messa alla prova sono le tribo-

lazioni e le sofferenze, condizioni che secondo l’Apostolo Paolo sono tipiche di 

chi annuncia il Vangelo 

(cfr. 2Cor 6,3ss), e proprio 

per questo esse sviluppano 

una virtù importante al 

giorno d’oggi: la pazienza.  

In un mondo in cui 

tutto è facilmente e imme-

diatamente raggiungibile e 

tutto è legato al “qui ed 

ora”, la pazienza non è di 

casa; eppure essa è parte 

della natura e ce ne accor-

giamo osservando i cicli 

del creato, l’alternarsi delle stagioni, lo sviluppo della vita animale e vegeta-

le…: la pazienza è un esercizio di speranza, che aiuta a tenerla viva, e allo stes-

so tempo “la consolida come virtù e stile di vita” (n. 4). Appare chiaro, quindi, 

come la speranza sia un cammino, uno dei tanti che caratterizzano la vita cri-

stiana, la cui meta è sempre e solo una: la felicità dell’incontro con il Signore 

Gesù. Non a caso, i Giubilei nella storia sono spesso vissuti come veri e propri 

pellegrinaggi, cammini essenziali e squisitamente umani di chi si mette in viag-

gio alla ricerca del senso della vita. Anche l’anno prossimo Roma sarà meta di 

pellegrinaggi e saranno presenti all’interno della città itinerari di fede per per-

mettere di riscoprire il valore concreto della speranza cristiana nella nostra vita. 

Possiamo già dire che anche la Famiglia Paolina sarà responsabile dell’animazione 

di uno di questi itinerari creati appositamente per i pellegrini di speranza. 

Ma quali sono i segni concreti della nostra speranza? E verso chi dobbia-

mo testimoniarla con maggiore attenzione e cura? Innanzitutto, Papa Francesco 

ci invita a riflettere sulla pace, il primo segno e il più necessario in questo pe-

riodo storico in cui l’umanità è immersa nella tragedia delle guerre: 

“Cosa manca ancora a questi popoli che già non abbiano subito? Com’è 

possibile che il loro grido disperato di aiuto non spinga i responsabili delle Na-

zioni a voler porre fine ai troppi conflitti regionali, consapevoli delle conse-



12 

 

guenze che ne possono derivare a livello mondiale? È troppo sognare che le 

armi tacciano e smettano di portare distruzione e morte? Il Giubileo ricordi 

che quanti si fanno «operatori di pace saranno chiamati figli di Dio» (Mt 5,9). 

L’esigenza della pace interpella tutti e impone di perseguire progetti concreti. 

Non venga a mancare l’impegno della diplomazia per costruire con coraggio e 

creatività spazi di trattativa finalizzati a una pace duratura” (n. 8). 

Lo sguardo di speranza, inoltre, è chiaramente rivolto al futuro e genera 

quindi una vita carica di entusiasmo e felicità da testimoniare e trasmettere. Ne 

abbiamo parlato molto, qui sulla nostra circolare, commentando Gaudete ed ex-

sultate, l’esortazione apostolica sulla santità, e molti documenti di Papa France-

sco ce lo ricordano, a partire da Evangelii gaudium. Qui, però, viene evidenzia-

ta la mancanza di questo entusiasmo sotto forma di “perdita del desiderio di 

trasmettere la vita” (n. 9): i ritmi frenetici, l’agenda sempre piena, la mancanza 

di garanzie in ambito lavorativo, i timori verso il futuro… conducono a un 

preoccupante calo delle nascite. Ecco perché i giovani sono indicati (n. 12) co-

me i destinatari della nostra testimonianza di pellegrini di speranza, verso cui 

dovremmo avere una grande cura: è proprio nei giovani che si nascondono i 

semi del futuro dell’umanità, e solo la speranza può dare loro il coraggio di osa-

re piantare e coltivare 

questi semi. 

    Siamo invitati ad esse-

re particolari segni di spe-

ranza anche per i detenuti 

(n. 10), perché vengano 

riconosciute loro condi-

zioni dignitose di vita e 

perché venga abolita la 

pena di morte, “provve-

dimento contrario alla 

fede cristiana e che an-

nienta ogni speranza di 

perdono e di rinnovamento”; per gli ammalati (n. 11), perché trovino sollievo 

negli affetti delle persone a loro vicine, compresi gli operatori sanitari; per i 

migranti (n. 13), impegnandoci perché trovino un’accoglienza responsabile, 

priva di chiusure e pregiudizi e aperta a un’integrazione dignitosa; per gli an-

ziani (n. 14) che spesso sperimentano solitudine e segno di abbandono; infine 

per i poveri (n. 15) perché la condizione di indigenza porta con sé il rischio di 

abituarsi e rassegnarsi. 

Matteo Torricelli 

  



13 

 

 

    

PAROLE DI LUCE 

 
RIPARTIRE 

«È stata ritrovata! – Cosa? – L’Eternità. È il mare unito al sole»  
(Arthur Rimbaud). 
 

C’è rapporto tra spazio e tempo. Ma è chiaro che è il tempo ad esse-

re correlato all’eternità. Il nostro vivere il tempo facendo delle attività 

nello spazio ha il suo significato profondo e duraturo solo se vissuto in 
prospettiva dell’eternità (cf F. Zonta). 

Se così, ripartire dopo la pausa estiva, significa continuare il cam-

mino verso la meta, l’ideale, il chi continuare a vivere, donando amore, 
tenerezza, cura. 

Tra la gente che continua a correre senza più avere il tempo di gu-

stare il tempo, è ancor più necessario che noi consacrati diamo testimo-

nianza viva e concreta di cosa significhi santificare il tempo che ci è do-

nato.  

Un uomo senza spazio e senza tempo è un uomo solo, lasciato a sé 

stesso, senza presente e senza eternità; e la sofferenza di tutto ciò è la so-

litudine. Un autore contemporaneo scrive che in questo tempo non si 

mette tanto in discussione l’esistenza di Dio quanto la sua “qualità”. […] 
È come se Egli abbia perso il suo posto (cf Ignazio Sanna). 

Allora noi consacrati abbiamo il compito di rendere prezioso il tem-
po facendo comprendere il posto di Dio. 

Ripartire, per noi consacrati, non è iniziare un tempo, ma continuare 
l’opera bella che Dio compie nel quotidiano anche attraverso di noi. 

«È necessario un “pellegrinaggio interiore”, che inizia dalla preghie-

ra per sentire il calore di Dio che aiuta a “riscaldare il cuore degli altri”. 

È la preghiera, infatti, la “fonte di fecondità della missione”, verso quelle 

periferie esistenziali che solo la dimensione contemplativa può aiutare ad 
accettare» (S. Farì).  

 

                                                                             Tosca Ferrante, ap 

 

 

 



14 

 

  Per conoscere più da vicino don Alberione  

 

 

Pensiamo far cosa gradita a tutti i Ga-

brielini pubblicando una serie di contributi vol-

ti a far conoscere, attraverso i principali episo-

di, la vita e la missione del nostro amato Fon-

datore, don Giacomo Alberione. 

 

 

 

 

 

Verso il largo 

Le nuove fondazioni 

(1930-1939) 

 

Il decennio 1930-1939 è caratterizzato dall’espansione geografica della Pia 

Società San Paolo e dal lancio di nuove iniziative apostoliche. L’idea sottesa 

era quella che don Alberione più tardi, negli appunti biografici, sintetizzerà co-

sì: «Da Alba si mirava all’Italia: da Roma in modo speciale alle nazioni estere». 

È un fatto, però, che dopo la fondazione della casa di Roma (1926), nella Pia 

Società non si parlò di fondazioni fino all’esordio degli anni ’30. 

Diversamente fu per le Figlie di San Paolo, comprendenti – com’è noto – 

anche le Pie Discepole del Divin Maestro. Nelle tipografie paoline di Alba e 

Roma si stampava a ritmo serrato e urgeva un’efficiente rete di “propaganda” 

per arrivare direttamente alle anime. «I libri in magazzino sono tanti maestri 

chiusi in scatola», diceva il Sig. Teologo, «e sarebbe inutile scriverli, far com-

menti e stamparli se non venissero letti». 

In questo campo lo zelo apostolico delle Figlie rivelò creatività e visione, 

rapidità e concretezza. Nel quinquennio 1928-1933, con un ritmo impressionan-

te, aprirono librerie e comunità pressoché in tutte le regioni italiane; da esse 

partiva anche la propaganda a domicilio sia nel luogo di residenza che nel cir-

condario. 

 

Il Duc in altum! paolino. 

L’ora delle fondazioni estere della Pia Società San Paolo scoccò nel 1931. 

Le prime mete missionarie furono il Brasile e l’Argentina e i primi missionari 



15 

 

paolini furono don Sebastiano Benedetto Trosso (1894-1952) e don Benedetto 

Francesco Saverio Boano (1904-1990), che salparono da Genova il 6 agosto 

1931 e giunsero a São Paulo il 20 agosto. Come da indicazione del Primo Mae-

stro, don Trosso raggiunse presto l’Argentina. Nell’ottobre dello stesso 1931 

don Pietro Francesco Saverio Borrano (1901-1993) giunse negli Stati Uniti 

d’America. 

Nell’ottobre del 1932 fu la volta 

della Francia con don Marcellino Pao-

lino Gilli (1906-2003). 

Nel 1934, a luglio, seguì la Spagna 

con don Desiderio Giovanni Crisosto-

mo Costa (1901-1989) e, a novembre, 

la Polonia con don Cesare Giovanni 

Evangelista Robaldo (1896-1977). Nel 

dicembre dello stesso anno giunsero in 

Cina don Giuseppe Pio Bertino (1909-

1994) con don Emilio Emanuele Fassi-

no (1907-1989) e in Giappone don Bar-

tolomeo Paolo Marcellino (1902-1978) 

con don Battista Lorenzo Bertero 

(1906-1991). 

Nell’aprile del 1935 don Michele 

Domenico Ambrosio (1902-1971) e don 

Guido Giacomo Paganini (1910-1994) 

giunsero in India; nel luglio successivo 

don Matteo Bernardo Borgogno (1904-1985) e don Gaetano Marco Grossi 

(1906-1988) approdarono nelle Filippine. 

Questi dati, scarni ed essenziali, danno volto a una “cavalcata missionaria”, 

che si compì nel primo quinquennio degli anni ’30 ed ebbe del prodigioso. Fe-

dele al suo stile, don Alberione aveva atteso l’ora segnata dalla volontà di Dio 

nella pace e con serena fiducia, vigilando e vagliando le opportunità, preparan-

do i suoi figli all’opera apostolica. Non si può spiegare altrimenti la fede, 

l’obbedienza, lo spirito di sacrificio, l’abnegazione dei pionieri paolini, inviati 

dalla piccola Alba al mondo intero, in nazioni conosciute perlopiù sulla carta 

geografica, senza conoscerne né lingua né cultura, senza appoggi d’alcun gene-

re, talora considerati clandestini e respinti anche dalle diocesi, in balìa dei flut-

tuanti eventi politici…  

Questi primi missionari - lo testimoniano i loro ricordi - provarono nella 

carne il genuino sapore evangelico dell’invio all’apostolica (Lc 9,3). 

I primi sacerdoti paolini in partenza 

per il Giappone e la Cina 



16 

 

Giusto per avere un’idea, capita di leggere nei ricordi di questi pionieri 

frasi come queste: 

«Trovo ormai difficile intendermi persino col mio orologio: ogni giorno 

gli devo spostare le lancette di un’ora», scrive con un pizzico di ironia uno di lo-

ro in un momento di sconforto. «Abbi fede e san Paolo aprirà la porta», la rispo-

sta di don Alberione. - «E il denaro per il viaggio?», gli chiede un altro. «Io non 

ne ho», risponde. Costui si dà da fare, parte e giunto a destinazione riceve una 

lettera: «Mandami il denaro che ti è avanzato». - A un altro: «Mandami al più 

presto i soldi spesi per il tuo passaporto». - A un altro che domanda: «Vado a fa-

re cosa?». «A fare quello che si fa qui [Alba]… Là tutto è pronto», risponde don 

Alberione, ma chissà cosa intende con quel “pronto”?! - «Ricevevo lettere du-

re», confida un altro alle prese con persistenti difficoltà. «A un certo punto, 

quando mi arrivavano, le mettevo in tasca e le aprivo solo in Cappella, durante 

la Visita». 
 

Le nuove fondazioni in Italia. 

La donazione di un rustico a 

Sanfrè (Cuneo) nel settembre del 

1930 diede il via alle fondazioni in 

Italia; ristrutturato e ampliato, per 

alcuni anni sarà adibito a casa di 

cura per i paolini ammalati. La 

prima casa in Sicilia vide la luce a 

Messina nel dicembre del 1931, 

trasferita a Catania nel settembre 

del 1936. Con una libreria a Milano 

nell’agosto del 1935 si ebbe la pri-

ma presenza paolina in Lombardia. 

Nel febbraio del 1937, il Vicariato 

di Roma affidò alla Pia Società San 

Paolo la erigenda parrocchia in zo-

na Montagnola, che sarà dedicata a 

Gesù Buon Pastore.  

Nel novembre del 1938 fu la 

volta del Veneto con la casa di Sa-

cile (Pordenone), trasferita a Vicen-

za nell’ottobre del 1951. Qui, a co-

struzione già avanzata, un improvvi-

so ripensamento del Vescovo mise in forse la permanenza in città. Don Albe-

rione chiese un colloquio con lui e, raccontano la cronache, 
 

Parrocchia di Gesù Buon Pastore, 

in Roma  



17 

 

«Ascoltò tutto in silenzio, a capo chino con la corona fra le mani, poi rispose: 

“Quando un Vescovo parla così, dimostra che questa è la volontà di Dio; ubbi-

diremo; ce ne andremo da Vicenza…”. A questo punto il Vescovo, convinto di 

avere davanti a lui un uomo di Dio disposto ad ubbidire, cambiò subito parere e 

disse: “Padre, da questo momento voi siete accettati nella mia diocesi”, e lo be-

nedisse». 
 

La lettera ispiratrice e programmatica. 

Dopo quanto detto, non sorprende l’afflato spirituale e apostolico che tra-

spira dalla lettera di don Alberione, scritta in data 4 agosto 1931 ai primi mis-

sionari paolini in partenza per il Brasile, ma che per un contrattempo non poté 

essere consegnata di persona e fu spedita per posta in Brasile. In essa il Fonda-

tore traccia il programma e le linee direttive della missione paolina nella Chiesa 

e nelle nazioni. Stante il suo carattere normativo, valevole per tutte le future 

fondazioni, la trascriviamo integralmente: 

Alba, 4-VIII-31 

«Carissimi, vengo a benedirvi ed a darvi il programma per l’America: «Glo-

ria a Dio! Pace agli uomini!» quello del Divin Maestro, cantato dagli angeli. 

Voi andrete a spargere la divina Parola con la stampa: datela con il cuore 

stesso che ebbe Gesù Maestro nel predicare: con l’ardore che animò S. Paolo 

nel diffonderla: con la grazia e l’umiltà per cui la S. Madonna divenne la Madre 

del Verbo Incarnato. 

Non fate commercio, ma negozio spirituale, «negotium vestrum agatis» [cf 

1Ts 4,11]; non industria, ma infinite industrie per salvare le anime; non denari, 

ma tesori eterni. 

Consideratevi alla dipendenza ed a fianco (parlo nel senso del Diritto Cano-

nico) dei Vescovi e del Clero in cura d’anime; e coadiuvate con umiltà l’opera 

loro. 

Le vostre edizioni siano le più pastorali, quelle che avrebbe fatto S. Paolo, se 

vivesse ora. Il vostro modo spirituale e materiale di farle sia il più pastorale. La 

vostra potenza di diffusione si è ancora quella pastorale. Così siete mandati: 

«Come il Padre ha mandato me...» [cf Gv 20,21]. 

Prima metterete bene la casa maschile; venga in seguito la femminile, distan-

te almeno cinque minuti di cammino; ad entrambe le case presto associerete 

l’opera e la preghiera dei Discepoli e delle Pie Discepole. 

Occorre quindi una «Vita Pastorale» che vi mette accanto all’apostolato ge-

rarchico della parola. 

La parte maschile sia totalmente divisa, anche per la propaganda, dalla fem-

minile; tanto più per la stampa, per la direzione, per l’amministrazione. Vi uni-

sca solo l’uniformità di spirito, la parallelità di apostolato. 



18 

 

Di qui, appena manderete i mezzi, partiranno i vostri fratelli; intendo di aiu-

tarvi quanto una madre può aiutare un suo figlio. Buona è la confidenza nel Si-

gnore: essa non sarà mai delusa! Ma si fondi su una sincerissima umiltà e diffi-

denza di noi. So che siete buoni a nulla; ma non vorrei vi credeste buoni a qual-

che cosa: questo io temerei, e temo, e temerò. 

Al più presto possibile, ciascuno vada a sua destinazione: così cominciano le 

opere a gloria di Dio. 

Restate però un po’ di tempo in attesa della volontà di Dio, pregando e os-

servando. 

Sempre e in ogni cosa ripetete la casa di Alba. 

Benedico e vi abbraccio. 
aff.mo M. Alberione» 

 

 

 

Il Sig. Teologo conosceva i suoi figli, li amava e sapeva essere esigente 

con loro, persuaso com’era di poter contare sulla loro fede semplice e sicu-

ra, sul loro spirito di abnegazione e sull’assoluta dedizione all’apostolato-

stampa. 

Giuliano Saredi, ssp 

  



19 

 

La parola del Fondatore   

 

 

Lo scopo di Matteo è di mostrare che Gesù 

è il Messia promesso nelle Scritture 
 

Il 21 settembre ricorre la festa liturgica di san Matteo, apostolo ed evangeli-

sta. 

Il nostro Fondatore voleva che ogni membro della Famiglia Paolina desse 
grande risalto alle feste degli apostoli: perché noi siamo continuatori degli aposto-

li, e il nostro lavoro è vero apostolato! 

Ecco come don Alberione ha presentato la figura di san Matteo (Brevi medi-

tazioni per ogni giorno dell’anno, pp. 684-685). 

 

«1.  Gesù predicò; non scrisse il suo Vangelo; affidò la sua dottrina alla pre-
dicazione. Tuttavia scrissero per impulso dello Spirito Santo, una parte della 
sua predicazione, quattro apostoli detti Evangelisti: S. Matteo, S. Marco, S. Lu-
ca, S. Giovanni. 

S. Matteo è il primo. Egli fu detto anche Levi. Esercitava a Cafarnao l’uf-
ficio di pubblicano od esattore (esigeva, 
cioè, le tasse per conto dei Romani), 
quando Gesù lo incontrò e lo invitò a 
seguirlo. Subito, lasciata ogni cosa, gli 
tenne dietro; divenne uno dei dodici; fu 
testimonio oculare di quanto poi narrò. 
Qualche tempo dopo la Pentecoste, si 
recò a predicare il Vangelo fra i Gentili. 
Secondo quanto leggiamo nel Brevia-
rio, egli evangelizzò l’Etiopia. Vi morì 
martire, ed il suo corpo fu portato a Sa-
lerno, ove è venerato. 

Prima di lasciare la Giudea (tra il 42 
e il 48) scrisse il suo Vangelo, come ri-
cordo della sua predicazione agli Ebrei. 

2.  Scrisse per mostrare che Gesù 
era il Messia promesso dai Profeti. Per-
ciò, essendo l’inviato di Dio, devono 
venir accettate la sua legge e la sua 
Chiesa. 



20 

 

Si introduce narrando l’infanzia di Gesù Cristo; la genealogia, Maria e Giu-
seppe, Betlemme, soggiorno in Egitto, Nazaret. 

Nella prima parte, espone la preparazione ed il ministero in Galilea; nella 
seconda, il ministero in Giudea; nella terza, l’ultima settimana a Gerusalemme, 
la passione, la morte e la risurrezione di Gesù Cristo. Chiude con la missione 
affidata agli Apostoli, di continuare cioè l’opera sua. 

S. Ireneo dice: S Matteo tra gli Ebrei scrisse nella loro lingua il Vangelo, 
mentre Pietro e Paolo fondavano ed evangelizzavano la Chiesa di Roma. Lo 
scopo di Matteo è di mostrare che Gesù è il Messia promesso nelle Scritture. 

Dal primo Vangelo appare quanto il Signore prediligesse il popolo Ebreo, 
come lo preparò e chiamò per il primo alla fede; come questo, in gran parte, si 
ostinò; anzi, si oppose all’opera del Salvatore, ne domandò la morte ed ottenne 
che fosse crocifisso. Appare pure la universalità del Vangelo; poiché viene an-
nunciato che da l’Oriente e dall’Occidente sarebbero venuti uomini di ogni na-
zione per entrare nel regno di Dio. Intanto il popolo di duro cuore ed ostinato 
sarà disperso e la città distrutta. 

Questa storia si ripete tanto spesso: mentre si perdono anime ricolme di gra-
zie e figlie della divina predilezione; altre che sembravano ultime passano al 
primo posto. 

3.  Accogliamo, dunque, Gesù Cristo; tutta, cioè, la redenzione che ci vie-
ne offerta. Nelle predicazioni, nei Sacramenti, nel ministero e guida del Sa-
cerdote ogni anima può avere la salute eterna. Come la salvezza è in Cristo, 
così la comunicazione di questa salvezza viene ordinariamente fatta dal Sa-
cerdote, al quale è detto: «Come il Padre ha mandato me, così io mando voi» 
(Gv 20,21), istruite, battezzate, guidate le anime. 

Esame. – Sono io docile alla grazia? ne uso? ne approfitto? o resisto? trascu-
ro? 

Proposito. – Ritengo le parole di S Paolo: “Ogni uomo ci consideri come 
ministri di Cristo e dispensatori dei misteri di Dio”» (1Cor 4,1). 

* * * 

In questo brano don Alberione ci invita a meditare il Vangelo di Matteo, il 

primo che incontriamo nella serie canonica dei Vangeli così come ce li trasmette la 
Chiesa, anche se gli studi biblici più recenti assegnano una priorità cronologica al 

testo di Marco, considerato il fondatore del genere letterario “Vangelo”. Per ben 

due volte il nostro Fondatore insiste nel ricordarci che Matteo scrive per mostrare 
ai destinatari della Prima Alleanza che Gesù è «il Messia promesso».  

In effetti tutto il primo Vangelo è ben strutturato sulla dinamica promes-
sa/compimento, attraverso numerosissime citazioni bibliche che vengono a confer-

mare che il Cristo è la realizzazione del progetto eterno del Padre. La parola 

 



21 

 

“promettere” deriva da due termini latini: “pro” che significa “avanti” ma anche 

“in presenza di” e “mittere” che significa “mandare, porre”. Quindi il termine si-

gnifica “mandare qualcosa alla presenza di un altro”, “mettere sotto gli occhi”, 

da cui il significato di “impegnarsi a mantenere la parola data”. Ma la particella 

“pro” richiama anche la dinamica verso il futuro che fa parte integrante della 
promessa e che spinge sia colui che fa la promessa, sia colui che la riceve ad esse-

re sradicato dal momento presente per proiettarsi in un avvenire che coinvolge esi-
stenzialmente tutto il 

suo essere.  

    A tal proposito, il 
filosofo ebreo Emma-

nuel Levinas nella sua 

riflessione contrappo-

ne Abramo, come e-

sempio di uomo della 
promessa, del deside-

rio e della trascenden-

za, ad Ulisse, uomo 
della nostalgia, del ri-

torno e quindi del ri-
piegamento intimistico 

verso il proprio ego.  

     Insomma attraver-
so la dinamica della 

promessa e del com-
pimento Dio spinge l’uomo ad andare oltre, come direbbe Alberione “a protender-

si in avanti”, a coinvolgersi in una relazione con lui che proietta il fine dell’uomo 

verso mete inimmaginabili. Ma nel fare questo il primo a coinvolgersi o meglio a 
“com-promettersi” con l’uomo è Dio stesso. L’aggiunta della particella “cum” al 

verbo latino promittere rimanda il significato all’ambito giudiziario, quando si de-

cide di risolvere una controversia affidandosi al giudizio di un terzo e obbligandosi 
scambievolmente a compiere ciò che egli riterrà giusto. Compromettersi implica 

dunque il rischio della relazione ed è ciò che ha fatto Cristo per noi, decidendo di 

essere per sempre l’Emmanuele, “Il Dio con noi”. Il Vangelo di Matteo è proprio 

una “buona notizia”, perché all’inizio (Mt 1,23), al centro (Mt 18,20) e alla fine 

(Mt 28,20) ci ricorda che Dio si è legato a noi in un patto di amore eterno, donan-
doci dunque il coraggio per avventurarci come Abramo nel viaggio rischioso e li-

beratorio della fede, certi del fatto che il primo a mantenere la Parola data è stato 

proprio Dio.  

Stefano Golinelli 

  

Abramo, l’uomo della promessa 

 



22 

 

“Io non voglio ragionare che come Tu ammaestri” 

 

Così don Alberione ci invita a rivolgerci al Maestro Divino nella preghie-

ra contenuta nel DF, a tutti noi ben nota. Siamo spronati a pensare, riflettere, 

considerare tutte le realtà intorno a noi alla luce del Vangelo, puntando a “ra-

gionare” solo come Gesù insegna. 

Dal momento che Papa Francesco ha dichiarato il 2024 ANNO DELLA 

PREGHIERA, ospitiamo alcuni interventi che ci vengono offerti dal confratello 

don Angelo De Simone precisamente sul tema della preghiera. 

 

La mia preghiera 
 

1. Mi è difficile parlare della preghiera, di quella astratta, descritta e teo-

rizzata nei manuali di ascetica, poiché a riguardo sono infinite le informazioni. 

Mi costa poi fatica vivere la preghiera come impegno, dovere, formula. 

Si può tradurre in concetti e parole l’unicità di un’emozione, di un senti-

mento, di un dolore? Perché affidare al linguaggio ricorrente e ai suoi simboli 

cangianti la densità dello stato interiore, lo spessore di un urlo, la lacrima di 

gioia o di dolore? 

Il vocabolario è ancor più impotente e il lessico è inadeguato quando si 

deve dire di un’esperienza d’amore. Sì, perché proprio d’amore si tratta, quan-

do si prega nell’onda dell’innamoramento: ora alta, impetuosa, irruente; ora pa-

cata e placida. Il turbine ostacola; la brezza facilita; il silenzio rivela la divina 

Presenza oltre le pre-

senze umane, che at-

trae, condivide, col-

ma. Per l’orante la 

preghiera è dunque 

tutt’uno con l’amo-

re, è vita d’amore, è 

il momento più in-

tenso dell’esperien-

za d’amore.  

     La continuità in-

interrotta della pre-

ghiera non è possibi-

le. La garantisce il 

divino Presente in ogni momento e spazio, prima di ogni regolamento, formula, 

tempo e luogo. Perciò la preghiera è uguale a resa, affidamento al divino Pre-



23 

 

sente: «Mi ami di amore eterno e dài te stesso per me» (cfr. Ger 31,3; Gal 2,20). 

Questa “elevazione” è possibile scandirla nell’istante in cui sale alla memoria e 

all’anima. Questo avviene quando si è consapevoli che la vita di orazione non 

consiste nel fatto di essere presenti a Dio in un tempo e in un luogo, ma anzitut-

to nella permanente presenza del Signore nel nostro spirito e là dove siamo. È 

lui che è sempre presente, costante, insistente, efficace nella mia vita e nelle 

mie opere, perché sono anzitutto le sue mani a rimanere ferme fino al tramonto 

del sole. Sarò io semmai il distratto, l’assente. 

L’insondabile profondità rende la preghiera esperienza originale e unica, 

personalissima e riservata, libera da pretese analitiche della mente. Chi ne è 

segnato non può essere più quello di prima. Tutto il proprio mondo interiore ed 

esteriore ne è pervaso. L’orante si illumina di una luce nuova, si trasforma e 

trabocca. L’anima resta però impenetrabile da chicchessia, come lo splendore 

della luce non può essere penetrato dall’occhio. 

Di qui la ritrosia a esternarla, a parlarne, e la tendenza a viverla nel segre-

to, come del resto consiglia Gesù nel vangelo (cfr. Mt 6,6). Si uniscono il pudo-

re, la discrezione, l’imperativo che nessuno irrompa nell’unicità della relazione 

personale con il Padre e con il Figlio e con lo Spirito Santo. D’altronde a chi 

può interessare la mia preghiera, in cui attingo vita ogni giorno? 
 

2. Più che dai manuali, alcuni ritengono di poter comprendere come prega-

re scrutando l’orante mentre vive la sua preghiera. Certo, non penso che si 

debba scrutare nell’orante una particolare trasparenza del volto mentre sta in 

orazione; ma piuttosto percepirne poi il buon comportamento individuale e di 

relazione. Ordinariamente un buon orante depone veli, filtri e maschere perché 

non tollerati dal divino Interlocutore, che può calarsi così in fondo alla sua anima. 

Ma è proprio così necessario che lo apprendano dall’orante? 

Oltre ogni intimismo e ripiegamento psicologico su di sé, la vita di orazio-

ne o preghiera vitale si attua anzitutto nell’interiorizzare la presenza del divino 

Interlocutore. Prima di giungere a tanto, è bene stabilire una serena intesa con 

se stessi. Se credi di essere amato oppure di non essere amato, non è questo ciò 

che conta. È più necessario ritenere che ti incontra Uno che ti ama di amore 

eterno e dà se stesso per te e per tutti. Così intesa, la preghiera permette soste di 

riposo interiore ancor prima della sospensione di occupazioni. Tali soste vanno 

pure a vantaggio della propria salute, perché si ritempra non solo lo spirito ma 

anche il corpo (cfr. Mc 6,31b), in maniera tale da «non ammazzare il corpo, 

neppure per giocare o lavorare troppo», né «diminuire con imprudenza o trascu-

ranza le tue energie e i tuoi valori»
4
. 

                                                 

4
 G. ALBERIONE, Pensieri, Edizioni Paoline, Cinisello Balsamo (Mi) 1987, p. 27. 



24 

 

L’iniziativa divina nella vita dell’orante e l’anelito dell’orante verso l’Uni-

Trinità divina non sempre si librano sulle ali del giubilo e dell’incanto contem-

plativo ma, anzi, aborrendo sbavature dolciastre, si nutre spesso di confronti 

con l’Interlocutore, con i disagi della vita, degli orari, degli impegni, del-

l’occupazione, che non sono totalmente “altro” dalla preghiera personale e co-

munitaria. Sicché la preghiera non separa dagli impegni, ma riverbera nella 

condivisione fattiva della carità.  

Intesa così, l’orazione è «pregare a voce alta», incurante se nascosto dietro 

la colonna c’è qualcuno ad ascoltarmi, a giudicarmi folle, pazzo; forse a scan-

dalizzarsi del mio modo di pregare e a ridere di me. Non importa. Perché non 

intendo impartire lezioni edificanti sulla preghiera ad alcuno. Voglio solo testi-

moniare, in un angolo qualsiasi della terra, come ascolto il mio Signore. Non 

godo isolarmi in un luogo deserto, in disparte, ma in silenzio, semmai muto, 

come pecora davanti al Pastore. 

 

3. Lo psicanalista, vedendomi o ascoltandomi, potrebbe saltare gongolante 

di gioia, felice di aver individuato più di un tallone di Achille nella mia perso-

nalità e mi rinfaccerebbe non so quanti complessi irrisolti. Non importa. 

M’interessa la verità psicoanalitica su di me ma non più di tanto. 

Il teologo di professione e il liturgista specializzato storcerebbero il naso 

per la mia poco ortodossa orazione. Non importa. Apprezzo molto il contributo 

di teologi e liturgisti, ma che non s’intromettano troppo tra me e il Padre nostro, 

il quale mi ha chiamato fin dalla creazione del mondo e prima che io nascessi. 



25 

 

Chi vive ancora un rapporto di “devoto timore” con Dio si scandalizzerà 

per l’audacia di certi miei gesti confidenziali e mi accuserà d’inadempienza per 

i miei liberi sfoghi con il Signore. Non importa. Conosco innamorati veri che 

litigano di continuo e non perché il loro amore sia in crisi: essi sanno perdonarsi 

settantasette volte sette, perché così fa la Carità divina con me e con tutti. 

Certamente offro il fianco a chi sta ancorato a concezioni illuministiche e 

dotato di forte temperamento razionalistico. Non importa. Forse devierò dai 

sentieri collaudati e sempre battuti dai grandi esperti di spiritualità. Non impor-

ta. Le grandi strade asfaltate saranno pure comode e sicure, io preferisco il sen-

tiero angusto. 

Scelgo volentieri di vivere con semplicità il «tempo favorevole» (2Cor 

6,2; cfr. Is 49,8) e il silenzio orante che la giornata mi offre. Lascio irrompere 

Dio Padre e Figlio e Spirito Santo, che illumina gli eventi non solo nel-

l’esteriorità. Permetto a nostro Signore, attraente e amante quanto mai, di essere 

presente e di lasciarmi amare. 

Nel presentare la mia preghiera e la mia testimonianza di orante non posso 

fare a meno di riferirmi al Beato don Giacomo Alberione (1884-1971). Egli è il 

testimone di orazione che offre interessanti e utili esortazioni sulla vita interiore 

e, in particolare, sulla preghiera. «Considerando la vastità dei nostri compiti – 

riconosce –, ci sentiremmo oppressi se mancasse la fede nella missione affida-

taci da Dio: perciò, primo mezzo: la preghiera, che procede da grande fede»
5
. 

Usando le parole dell’apostolo Pietro, invita a «fissare ogni speranza in quella 

grazia che verrà data quando Gesù Cristo si rivelerà» (1Pt 1,13), poiché la co-

munione orante con Dio, che si attua in tutto l’arco della vita, culminerà 

nell’Amen della celebrazione pasquale con Gesù risorto e asceso al Cielo. 
 

Angelo De Simone 

  

                                                 

5
 Ivi, p. 126. 



26 

 

Comunicando tra noi… 

 

Continuiamo con la pubblicazione delle interviste ai Gabrielini, realizzate 

da Matteo T. e Stefano.  

Dopo la testimonianza di Sandro, ecco quella di  
 

Matteo TORRICELLI 
 

Racconta un po’ chi sei e cosa fai nella vita in questo momento. 

Mi chiamo Matteo, ho 45 anni e abito a Omate, una piccola frazione in 

provincia di Monza e Brianza. Il mio lavoro è insegnare italiano a stranieri e 

in questo momento lavoro principalmente presso l’Istituto Teologico Mis-

sionario del PIME a Monza. Attualmente nella mia parrocchia faccio parte 

del Consiglio Pastorale Unitario (siamo una comunità pastorale di tre par-

rocchie), e seguo i percorsi di Azione Cattolica, sia come adulto, sia come 

educatore di un piccolo gruppo di giovani che si mettono in gioco per scri-
vere e vivere la propria Regola di Vita.  

 

Nell’Istituto San Gabriele Arcangelo mi occupo della formazione degli 

aspiranti e dei postulanti, mentre nella più ampia Famiglia Paolina sono 

membro dell’équipe Sui Passi di Paolo, che si dedica a organizzare missioni 



27 

 

al popolo sparse per tutta l’Italia, e faccio parte anche del DAVP, un gruppo 
che si occupa di animazione vocazionale paolina.  

Come vivi la consacrazione nel mondo del lavoro? 

Quando insegno in seminario mi trovo in un ambiente dove è relativa-

mente facile essere un consacrato, ma una bella sfida la vivo quando offro 

corsi in aziende o a privati: in queste situazioni la religione, come anche ad 

esempio la politica, è un argomento considerato sensibile, quindi possibil-

mente da evitare. Qui vivo più autenticamente il mio essere Gabrielino: la 

mia fede passa solo attraverso la testimonianza concreta che tento di dare 

nell’atteggiamento, nelle parole, negli sguardi, mentre cerco di accompagna-

re gli studenti nel loro viaggio attraverso la lingua e la cultura italiana. In 

tutti i casi, comunque, essere laico consacrato mi aiuta a dare una dimensio-

ne nuova al mio lavoro, che dunque non è semplicemente l’attività che fac-

cio per portare a casa qualche euro, ma è il luogo privilegiato della mia vo-

cazione. 

 

Ad un giovane in ricerca come presenteresti il nostro Istituto? 

Come un Istituto che sa dare molto: permette di rispondere al desiderio 

di consacrazione e allo stesso tempo la secolarità consente di coltivare le 

proprie inclinazioni in diversi ambiti, dai semplici interessi alla scelta del 

lavoro. Inoltre, l’ISGA è parte della Famiglia Paolina, cioè vive del carisma 

dell’annuncio della Parola, un carisma che è molto versatile nella nostra 

condizione. Come Gabrielini cresciamo molto, quindi, nella libertà di dar 

forma alla nostra vita di consacrati, e conseguentemente anche nella respon-

sabilità che deriva da questa creatività: la responsabilità di stare nella natura 

dell’Istituto, di vivere bene le scelte fatte e la responsabilità di affidare tutto 

questo al Signore. 

 

Qual è il tuo libro preferito? Perché proprio quello? 

Senza dubbio Il Signore degli Anelli, di J. R. R. Tolkien. La prima vol-

ta che l’ho letto avevo circa 15 anni e sono rimasto stregato dall’am-

bientazione fantasy narrata e dalla trama intrigante. Poi, crescendo, ho intui-

to che in quel romanzo c’era molto di più della classica storia della lotta tra 

il bene e il male; così mi sono informato, ho approfondito la vita dell’autore 

e ho riletto il romanzo altre volte (attualmente ne conto otto). Ho capito ciò 



28 

 

che mi legava maggiormente a quell’opera: il fatto che potevo ritrovare la 

mia vita in molti passaggi. Seppur sia un romanzo fantasy popolato in buona 

parte da creature immaginarie, Il Signore degli Anelli narra con estrema 

concretezza la nostra vera umanità: ciò che succede, i pensieri e i dialoghi 

dei personaggi mostrano fragilità, paure, sentimenti, speranze, caratteri e 

emozioni che posso sperimenta-

re anche io; il tutto narrato con 

uno stile epico in un’am-

bientazione dettagliata e per me 

affascinante.  

Ma non è tutto: Tolkien 

stesso nella sua corrispondenza 

privata scrive che questo ro-

manzo è “fondamentalmente 

religioso e cattolico”. Chiara-

mente della nostra religione non 

c’è traccia nell’opera (non fa 

parte dell’ambientazione), ma 

essa era talmente importante 

per l’autore, fervoroso cattolico, 

che automaticamente e natu-

ralmente è entrata a far parte 

dei significati e delle dinamiche 

descritte nel romanzo. Ad 

esempio possiamo leggere del-

l’importanza di essere umili, 

della vittoria della misericordia 

sul male, o ancora possiamo interpretare alcuni eventi come provvidenziali. 

Questo narrare nascosto della fede, che tanto mi affascina, mi porta alla 

mente una frase del nostro fondatore, che ben si adatta anche alla forma di 

vita del Gabrielino: "Non parlare solo di religione, ma di tutto parlare cri-

stianamente" (AD 87).  

Teo 

 

  



29 

 

 

   Per il ritiro personale 

 

Ritengo utile proporre una serie di ritiri che prendono ispirazione dalla 

storia carismatica paolina lasciataci dal beato Alberione con il titolo ABUN-

DANTES DIVITIAE GRATIÆ SUÆ. 

La storia commovente delle grazie e benedizioni dal Padre celeste riversa-

te sulla Famiglia Paolina attraverso la persona del Fondatore, offre spunti 

preziosi per la nostra riflessione, preghiera e propositi di vita. 

 

 

19   Preparativi
2
 

 “Verso la realizzazione dei desideri” 
(AD 105-108) 

 

1.  Entro in relazione con Gesù-Verità (per la mente) 

 

Matteo, 4: 
18

Mentre camminava lungo il mare di Galilea, vide due fratelli, Simone, chiama-

to Pietro, e Andrea suo fratello, che gettavano le reti in mare; erano infatti pescatori. 
19

E disse loro: «Venite dietro a me, vi farò pescatori di uomini». 
20

Ed essi subito la-

sciarono le reti e lo seguirono. 
21

Andando oltre, vide altri due fratelli, Giacomo, fi-

glio di Zebedeo, e Giovanni suo fratello, che nella barca, insieme a Zebedeo loro 

padre, riparavano le loro reti, e li chiamò. 
22

Ed essi subito lasciarono la barca e il lo-

ro padre e lo seguirono. 

 

«A Benevello,6 predicando in parrocchia gli Esercizi spirituali ai gio-

vani, ne notò uno che prestava speciale attenzione. Conosciutolo bene, lo 

inviò al seminario minore di Bra; poi, perché conoscesse il modo di educare 

di San Giovanni Bosco, lo collocò nell’Istituto salesiano a Torino. Era Ar-

mani Torquato.7 

                                                 

6 
Benevello, come Castellinaldo (cf AD 106), è un piccolo paese del circondario di Alba 

(Cuneo). Di là proveniva anche Maggiorino Vigolungo (1904-1918), morto santamente 

dopo due anni di vita paolina. 
7 
Torquato Armani, Tito, n. il 15.5.1899, ingresso in congregazione il 20.8.1914; pro-

fesso il 5.10.1921; ordinato sacerdote il 20.12.1924; m. ad Albano Laziale (Roma) il 

6.12.1980. 



30 

 

A Castellinaldo, conobbe altro giovane, Costa Desiderio.8 Ottima la 

famiglia; ed egli pio, ordinato, intelligente. Stando per aprirsi la prima casa, 

lo invitò; ed egli docilmente entrò.  

Nell’ufficio di Direttore Spirituale ed insegnante ai chierici, era facile 

che egli parlasse 

dei grandi bisogni 

della Chiesa in 

quei primi anni del 

secolo. Vi era an-

che un complesso 

di cose e di rela-

zioni intime con 

gli alunni, [così] 

che parecchi, aper-

tasi la prima casa 

paolina, domanda-

rono di entrarvi. In 

essa si cercava di 

aggiornare il modo 

di istruire, educa-

re, avviare [al]l’apostolato. Qualcuno fu accolto, qualcuno invitato. Circo-

stanze delicate9 e l’amore alla diocesi (che, però, non scarseggiava affatto di 

clero) indussero a limitare le accettazioni.  

Ottimi chierici tornavano dalla guerra (1914-1918) temprati nelle virtù, 

anche nelle nuove prove e sofferenze; ed anche con larghi ideali di apostola-

to. La vita ai fronti e negli ospedali militari aveva mostrato le nuove neces-

sità del popolo cristiano e della patria, che essi avevano servito con fedeltà e 
cristiano valore. 

Entrarono Don Trosso, Don Borrano, Don Fenoglio, Don Robaldo, 
Don Chiavarino, Don Manera». 

  

                                                 

8 
Desiderio Costa, Giovanni Crisostomo, n. il 3.5.1901 a Castellinaldo (Cuneo); ingres-

so il 20.8.1914; professo il 5.10.1921; sacerdote il 22.12.1923; m. ad Albano Laziale 

(Roma) il 30.1.1989. 
9 
Si allude ad alcune tensioni nei rapporti col Seminario e con parte del clero locale. 

Il gruppo dei primi sacerdoti 

con don Alberione e don Giaccardo 



31 

 

2.  Mi confronto con Gesù-Via (per la volontà) 

Dedico abbondante tempo a meditare sullo stile adottato da Gesù nel chia-

mare i primi discepoli. Soprattutto mi lascio toccare dalla prontezza della lo-

ro risposta. Quindi mi verifico: 

 Don Alberione, mentre cura la predicazione al popolo di Dio, non perde 

l’occasione di vedere se qualche ragazzo mostra segni vocazionali. Così 

a Narzole e così a Castellinaldo. – Come mi interpella questo atteggia-

mento del Fondatore?  

 Ugualmente, nell’ufficio di Direttore Spirituale, don Alberione entusia-

sma i giovani prospettando “i grandi bisogni della Chiesa in quei primi 

anni del secolo”. – Mi lascio anch’io interpellare fortemente dalla diffici-

le situazione che la Chiesa sta passando in questo periodo? 

 I giovani che tornavano dalla guerra  (1914-18) erano temprati dalle soffe-

renze e manifestavano “larghi ideali di apostolato”. – Mi mostro entusiasta 

della vocazione che ho ricevuto, così da “contagiare” positivamente altri 

giovani? 

 

3.  Prego in Gesù-Vita (per il cuore) 

Mi dispongo un’altra volta a pregare in Gesù-Vita, che sta guidando ogni 

istante della mia vita con infinita sapienza e bontà. 

 In Gesù-Vita ringrazio a lungo il Padre per il dono incomparabile della 

mia vocazione alla vita consacrata.  

 Domando con insistenza a Gesù di vivere ed operare Lui in me, così che 

la mia testimonianza di vita spirituale-apostolica possa suscitare in qual-

che giovane il desiderio della consacrazione. 

 Chiedo allo Spirito di donarmi quella “passione delle anime” che caratte-

rizzava il sentire di Gesù, dei santi, e di don Alberione. 

 Prego con il Fondatore l’Offertorio paolino, soffermandomi in particolare 

sulle seguenti intenzioni: 

«Perché nella Chiesa si moltiplichino i sacerdoti, i religiosi, le religio-

se e i laici che, consacrati all’apostolato con i mezzi della comunicazione 

sociale, facciano risuonare il messaggio della salvezza in tutto il mondo. 

Perché gli scrittori, i tecnici e i propagandisti siano saggi, animati da 

spirito evangelico, e diano testimonianza di vita cristiana nell’ambito della 

comunicazione sociale».
10

. 

 

                                                 

10
 Le Preghiere della Famiglia Paolina, p.41. 



32 

 

Pro-memoria 

 

Buon compleanno a: 

Settembre:  Sergio C. (4)            Antonio E.  (10)         Eugenio F. (12)        

Ottobre:      Giancarlo I. (14)      Giovanni T. (14). 

 

Ritornati alla Casa del Padre: 

Settembre:  Ugo Ferron (3) 

Ottobre:      Giuseppe Frumento (3)                Fabrizio Vecchi (16). 

 

Intenzione per il mese di settembre: 

“O Gesù, Maestro divino, ringrazio e benedico il tuo santissimo cuore per 

l’istituzione dello Stato Religioso… Moltiplica, o cuore divino, le vocazioni re-

ligiose: sostienile nella fedele osservanza dei consigli evangelici; siano le anime 

che ti consolano, che pregano, che zelano” (Preghiere, p.137). 

 

Intenzione per il mese di ottobre: 

“O Gesù Maestro, io vi amo con tutto il cuore e sopra ogni cosa, o vita 

dell’anima mia; o sommo ed eterno bene; o amore e gaudio eterno dei Beati. 

Accendete in me una carità più ardente. Concedetemi di amare i vostri santi 

comandamenti, e che io mai più mi separi da voi” (Preghiere, p.82).      

 

Per il Papa Francesco: 

Signore, copri con la tua protezione il nostro santo padre il Papa: sii la sua 

luce, la sua forza e la sua consolazione. 

 

Per il Superiore Generale:  

Signore, sii luce e protezione al nostro Superiore Generale: donagli il tuo 

aiuto e ricolmalo delle tue benedizioni. 

 

 

 

 

 

 


